
JURNAL ANTARABANGSA PENGAJIAN KEPULAUAN MELAYU. VOL 1 (4) 2024
__________________________________________________________________

_
INTERNATIONAL JOURNAL OF MELAYU ARCHIPELAGO STUDIES

__________________________________________________________________

Sejarah Pemilikan dan Pewarisan Sarang Burung di Sabah:
Tradisi dan Tribulasi

Rosdiana Onga

Pengenalan

Generasi perintis merupakan pencetus adat dan pembina budaya yang awal. Mereka

berhijrah ke tempat tertentu untuk membentuk cara hidup mereka sendiri dan

kemudiannya membentuk undang-undang, peraturan atau adat eksklusif. Keseluruhan

amalan ini terus hidup seiring dengan pelbagai perubahan suasana dan tempat

(Abdullah Alwi Hassan, 1997). Terdapat pelbagai adat pewarisan yang diamalkan di

negara-negara Islam. Contohnya di Morocco, terdapat adat pewarisan yang

mementingkan golongan lelaki daripada wanita untuk mempusakai harta (Othman

Ishak, 1979), seperti yang diamalkan oleh masyarakat jahiliah. Begitu juga di Sudan.

Adat pewarisannya mengikut kabilah yang terdapat di negara tersebut, seperti kabilah

Kababish dan Beja. Bagaimanapun, secara keseluruhannya adat yang diamalkan oleh

kabilah-kabilah tersebut hanya memberikan hak mempusakai kepada golongan lelaki

(Trimingham, 1949).

Adat dan Hak Etnik

Di India, penduduk Islam dikatakan terpengaruh dengan adat Hindu yang merupakan

agama asal anutan mereka. Lantaran itu, citra adat pewarisan kehinduan bagi umat

Islam di India kebanyakannya masih diamalkan. Terdapat pelbagai adat pewarisan

yang berbeza sistemnya mengikut tempat adat itu diamalkan. Di Bombay, masyarakat

Islam daripada kalangan orang Khoja mengamalkan adat pewarisan yang hanya

memberikan hak perwarisan kepada golongan lelaki sehinggakan apabila seorang balu

meninggal dunia, hartanya akan diwarisi oleh keluarga suaminya. Seseorang balu

21



hanya akan mendapat hak mempusakai harta warisan dalam keadaan apabila si mati

tidak meninggalkan anak atau anak yang ditinggalkannya ialah anak perempuan yang

telah berkahwin (Othman Ishak, 1979). Adat ini mengutamakan golongan lelaki

kerana biarpun wanita berhak mempusakai harta, tetapi harta tersebut akan tetap

kembali kepada keluarga suaminya apabila dia meninggal dunia.

Berbeza dengan adat pewarisan orang Moplah di utara Malabar. Mereka

mengamalkan sistem bercorak matriaki: golongan wanita dijadikan sebagai pokok

keturunan yang menggantikan lelaki. Kemungkinan adat ini jugalah yang

mempengaruhi amalan warisan masyarakat Minangkabau di Indonesia. Mereka

menetapkan anak sebagai kepunyaan oleh suku kaum ibu, bukannya bapa. Oleh itu,

ada harta yang dipanggil sebagai harta suku. Hanya perempuan sahaja yang berhak ke

atas harta tersebut. Menurut adat ini, pembahagian harta kepada ahli waris tidak

berasaskan kepada peraturan-peraturan tertentu, tetapi secara lazimnya

mengutamakan pihak yang paling kurang beruntung sama ada melalui persepakatan

ahli waris atau melalui campur tangan ketua-ketua kepada ahli waris yang terlibat,

sekiranya berlaku perselisihan (Othman Ishak, 1979). Di samping itu, terdapat adat

pewarisan yang bercorak patriarki, namun adat tersebut sering dipintas untuk

memberikan peluang kepada golongan wanita memperoleh harta melalui jalan

pemberian atau hibah (Hooker, 1978).

Kedatangan masyarakat dari Sumatera ke beberapa tempat di Tanah Melayu telah

menyebabkan berlakunya penyebaran pengaruh amalan adat pewarisan mereka ke

negara ini. Hal tersebut dapat dilihat menerusi amalan adat Perpatih (bersifat

matrilineal di Minangkabau) yang masih diamalkan di Negeri Sembilan sehingga kini.

Adat berkenaan menetapkan pembahagian harta pusaka berdasarkan beberapa

kategori harta, seperti harta dapatan, harta pembawa dan harta sebelah. Begitu juga

dengan adat yang bercorak patrilineal. Adat ini dibawa melalui Palembang dan

dikenali sebagai adat Temenggung (Othman Ishak, 1979). Adat Temenggung

memberikan hak pewarisan kepada lelaki dan wanita, namun lebih mengutamakan

waris lelaki (Abdullah Siddik, 1975).

22



Berdasarkan huraian ini, kajian terhadap amalan pembahagian harta pusaka di

beberapa negara Islam masih memperlihatkan pengaruh adat lama yang dijadikan

sebagai pegangan oleh sesetengah masyarakatnya. Hal yang sama berlaku dalam

kalangan suku Idahan di Sabah. Perbincangan berkenaan amalan adat suku Idahan

dalam pembahagian harta pusaka sarang burung memiliki keunikan tersendiri kerana

bentuk harta pusaka ini sangat jarang dibincangkan sebelum ini.

Sejarah dan Identiti Etnik Idahan

Selain nama Idahan, antara nama julukan awalnya ialah Buludupis, Eraan atau

Sabahan. Buludupis merujuk kepada gelaran bagi masyarakat yang kaya dengan hasil

kutipan sarang burung. Mereka menetap di sepanjang lembah Sungai Kinabatangan

dan mempunyai hubungan erat dengan masyarakat Sulu dari Kepulauan Sulu. Eraan

pula dikatakan sangat berkait rapat dengan Buludupis. Mereka juga merupakan

pemilik gua-gua yang kaya dengan sarang burung yang terletak di sekitar Teluk

Darvel (Roth, 1964). Sebelum British menjajah Borneo Utara menerusi Syarikat

Berpiagam Borneo Utara British (SBBUB), mereka sentiasa berhijrah dari satu

penempatan ke penempatan yang lain (Piper, 1988).

Suku Sabahan mempunyai banyak persamaan dengan suku Eraan. Mereka menanam

mayat di dalam gua sebagai salah satu cara untuk menyemadikan jenazah nenek

moyang mereka (Roth, 1964). Gelaran Eraan dan Sabahan turut dikenali sebagai Lok

Sabahan kerana ia merujuk kepada suku (atau etnik) Idahan yang dahulunya pernah

tinggal di sekitar Sungai Sabahan menuju ke Teluk Darvel. Mereka merupakan

warganegara Malaysia dan penduduk asal negeri Sabah (Piper, 1988). Owen Rutter

(1929) pula menggolongkan mereka sebagai Dusun yang telah memeluk agama Islam.

Aida Pryer (1989) meletakkan Idahan serumpun dengan suku Dusun dan menetap di

pantai timur Sabah.

Kini, etnik Idahan dibahagikan kepada tiga subkelompok mengikut agama dan

kawasan petempatan. Kelompok yang menetap di kawasan daerah Lahad Datu

dikenali sebagai Idahan dan beragama Islam. Subkelompok yang menetap di hilir

sungai Kinabatangan dan Teluk Sandakan dikenali sebagai Orang Sungai dan

23



beragama Islam. Kelompok yang menetap di sekitar Sungai Segama dikenali sebagai

Begahak dan kebanyakannya bukan beragama Islam. Walaupun gelaran bagi

subkelompok tersebut berbeza, namun bahasa pertuturan yang digunakan adalah sama

(Piper, 1988).

Suku Idahan terkenal sebagai penduduk puterabumi terawal yang memeluk Islam di

pantai timur Sabah. Mereka telah menerima ajaran Islam sekitar abad ke-14 melalui

pendakwah yang dikenali sebagai Awliyah Karimul Makhdum. Beliau dipercayai

merupakan antara pendakwah awal yang menyebarkan Islam di Kepulauan Sulu pada

pertengahan abad ke 14 (Muhiddin, 1990). Sebelum kedatangan Islam, masyarakat

Idahan mengamalkan kepercayaan animisme yang diwarisi daripada nenek moyang

mereka. Kepercayaan ini mempunyai hubungan rapat dengan alam dan unsur-unsur

yang berkait dengan entiti ghaib, kejadian luar biasa, pantang larang dan sebagainya.

Umpamanya, kepercayaan terhadap semangat roh leluhur dan jin yang mendiami

gua-gua warisan di sekitar Teluk Darvel. Setiap kali musim menuai sarang burung

bermula, mereka perlu bermimpi untuk bertemu dengan jin yang mendiami gua

sarang burung. Tujuannya, meminta keizinan untuk menuai sarang burung (Piper,

1988). Penghormatan terhadap roh nenek moyang lazimnya ditunjukkan dengan

pemberian sajian makanan yang terdiri daripada nasi kunyit, ayam putih, pasu

tembikar dan kambing (Mohamed Yusoff Ismail, 1997). Gua-gua ini juga merupakan

warisan dan tempat pengebumian nenek moyang suku Idahan.

Dalam perkembangan berkaitan, tiga bahan prasejarah yang diukir di atas kayu belian

dengan motif manusia, dianggarkan berusia 700 tahun ditemui di Hagopbilo, gua

Baturung (Harrison & Harrison, 1971). Ia dipercayai merupakan simbol keagamaan

yang menjadi salah satu daripada warisan kepercayaan arkaik masyarakat Idahan

Bellwood (1984). Berlunaskan kajian arkeologi, Bellwood (1984) telah menggunakan

kaedah pentarikhan radiokarbon untuk menganggarkan bahan prasejarah tersebut. Ia

berusia sekitar awal 900 tahun dahulu. Unsur tahyulisme pra-Islam yang berakar umbi

sekian lama dalam kehidupan masyarakat Idahan ini menunjukkan suku Idahan

sememangnya mempunyai potret masa lampau yang unik. Sehingga kini, mereka

amat menitikberatkan pantang larang tertentu, terutamanya apabila berada di dalam

gua-gua warisan. Meskipun begitu, kedatangan Islam telah banyak menghakis

24



kepercayaan dan amalan animisme suku Idahan. Malah, selepas kedatangan Islam

amalan pengebumian di dalam gua telah ditinggalkan secara kontinuitif (Harrison &

Harrison, 1971; Bellwood, 1988).

Pemilikan dan Pewarisan

Kisah penemuan gua-gua yang diwarisi oleh etnik Idahan terpateri dalam manuskrip

klasik yang menceritakan tentang legenda nenek moyang Idahan bernama Apoi.

Legenda tersebut bermula apabila Apoi dan anjing peliharaannya iaitu Siud Rapat

telah menjelajahi hutan belantara untuk memburu seekor rusa emas. Ketika sedang

memburu rusa tersebut, mereka telah melalui Gua Gomantong, Gua Batu Timbang,

Gua Madai, Gua Baturong, Gua Tapadong dan Gua Segarong. Bagaimanapun, ketika

sampai di Gua Madai, rusa tersebut telah mengatakan mereka bertiga merupakan

saudara kandung dan ia merayu agar Apoi tidak membunuhnya. Rusa emas itu

menegaskan semua gua yang telah mereka lalui akan menjadi milik Apoi dan

keturunannya (Harrisson & Harrisson, 1971; Aeria, 1999).

Naratif P. Orolfo (1961) pula mengisahkan orang yang memburu rusa emas tersebut

ialah Gomorid Rimau dan Siud Rapad. Sewaktu mereka berburu, Siud Rapat telah

menyuruh Gomorid Rimau untuk mengingati semua gua yang mereka lalui (Gua

Madai, Gua Baturong, Gua Segarong dan Gua Tapadong) kerana di tempat-tempat

itulah beliau dan keturunannya akan memperoleh kekayaan. Orang Idahan dipercayai

mewarisi gua-gua yang telah menjadi hak milik mereka daripada nenek moyang yang

mula-mula menjumpai gua-gua tersebut. Perkara ini berlanjutan sehinggalah

bermulanya perdagangan sarang burung antara masyarakat Idahan dengan pedagang

dari Kepulauan Sulu.

Sebelum bermulanya aktiviti menuai sarang burung untuk tujuan perdagangan,

penggunaan serta nilai sarang burung yang terdapat di gua-gua milik etnik Idahan

tidak diketahui dengan jelas. Pada mulanya, sarang burung dikutip untuk dijadikan

sebagai makanan babi (Orolfo, 1961). Perdagangan sarang burung bermula berikutan

pelayaran tiga bersaudara etnik Idahan ke Kepulauan Sulu, dengan membawa sarang

burung putih, dua tanduk badak, sepasang gading gajah, seguni garuh, segulung rotan

25



dan damar putih serta damar hitam. Melalui Sultan Sulu, barang-barang dagangan

yang dibawa ini telah dipastikan mempunyai nilai yang tinggi untuk dijual kepada

pedagang dari China. Pada saat itulah, bermulanya hubungan perdagangan antara

etnik Idahan dengan pedagang dari Kepulauan Sulu (Piper, 1988).

Sarang burung menjadi barang dagangan yang sangat berharga bagi saudagar China

ketika zaman Dinasti Ming, sekitar 1360-1644 (Mohamed Yusoff Ismail, 2022).

Hubungan perdagangan antara China dan Sulu dikatakan bermula sekitar atau

sebelum abad ke-15 Masihi. Laksamana Cheng Ho (Cina Muslim) pernah datang ke

Filipina dan Sulu sekitar tahun 1405. Peristiwa ini memberikan petanda bermulanya

perdagangan sarang burung tiga penjuru antara China, Sulu dan Idahan. Etnik Idahan

sendiri meletakkan tarikh bermulanya perdagangan sarang burung dengan Sulu pada

tahun 1408 iaitu sebaik sahaja mereka menerima ajaran Islam (Harrisson & Harrisson,

1971).

Ketika Kesultanan Sulu telah sampai ke kemuncaknya pada akhir abad ke-18, sarang

burung merupakan salah satu daripada barang dagangan terpenting antara Kesultanan

Sulu dengan saudagar China. Sumber ekonomi yang terdapat di pantai timur Borneo

telah menarik minat Kesultanan Sulu untuk menjalinkan hubungan perdagangan

dengan penduduknya. Melalui rantaian perdagangan antara Sulu dengan masyarakat

Idahan, Kesultanan Sulu telah mendapatkan bekalan sarang burung dan barang

dagangan yang lain (Warren, 1981) .

Kegiatan perdagangan antara etnik Idahan dengan Sulu telah memberikan impak yang

besar terhadap perkembangan budaya dan pertumbuhan ekonomi etnik Idahan apatah

lagi setelah mereka memeluk agama Islam (Piper, 1988). Selain jaringan perdagangan

Sulu-Idahan, mereka turut menjalinkan ikatan perkahwinan antara jelitawan Idahan

dengan bangsawan Kesultanan Sulu. Generasi ini melahirkan golongan Datu (Holly,

1955). Perkahwinan dengan masyarakat Idahan di Sabah (Borneo Utara) dewasa itu

turut mendayaupayakan bangsawan Sulu untuk melestarikan pengaruh mereka

terhadap perdagangan eksotik sarang burung (Warren, 1981).

Sarang burung merupakan antara bahan dagangan yang sangat bernilai tinggi dalam

perubatan klasik Cina kerana khasiatnya dapat menyembuhkan masalah paru-paru,

26



seperti penyakit asma, menyingkirkan toksin dalam badan dan melancarkan sistem

penghadaman (Tan Bee Hong, 1995). Nilai komersialnya bergantung kepada jenis

sarang burung dan kualitinya. Terdapat dua jenis sarang burung layang-layang di

gua-gua warisan etnik Idahan. Pertama, sarang burung putih yang dihasilkan oleh

spesis burung layang-layang collocalia vestita. Ia sangat berkualiti tinggi dan bernilai

tinggi. Kedua, sarang burung hitam yang dihasilkan oleh burung layang-layang

collocalia maxima (Tan Bee Hong, 1995) ). Kebanyakan sarang burung tersebut dijual

kepada saudagar Cina di daerah Lahad Datu dan Sandakan untuk dieksport ke Hong

Kong (Piper, 1988).

Gambar 1: Sarang burung putih dihasilkan spesis burung layang-layang

collocalia vestita.

Gambar 2: Sarang burung hitam dihasilkan burung layang-layang collocalia maxima.

27



Pusaka dan Perwarisan

Pembahagian harta pusaka sarang burung telah diwarisi etnik Idahan secara turun

temurun daripada nenek moyang mereka. Setelah perdagangan sarang burung

bermula, aktiviti menuai sarang burung untuk tujuan perdagangan menjadi salah satu

punca ekonomi yang amat menguntungkan masyarakat Idahan. Pada awalnya, hanya

sedikit sahaja orang Idahan yang berkecimpung dalam bidang ini. Namun, ketika nilai

perdagangan sarang burung semakin memuncak dan tersebar luas dalam kalangan

masyarakat Idahan, sementara agihan pusaka sarang burung pula menjadi semakin

eksklusif, justeru beberapa sistem baharu telah diperkenalkan untuk memastikan

kelestarian hak dan perdagangan sarang burung terus diwarisi suku Idahan.

Perkara terpenting yang menjadi akar umbi kelestarian adat etnik Idahan dalam

konteks pengagihan pusaka sarang burung ialah sistem perwarisan yang berdasarkan

hak eksklusif keturunan. Sistem ini sangat jelas dan tegas. Oleh itu, apabila seseorang

mendakwa dia merupakan pewaris pusaka sarang burung, maka dia harus

membuktikannya melalui silsilah (jurai keturunan). Jika individu berkenaan berjaya

membuktikannya, dengan serta merta dia berhak mendapat bahagian pusaka sarang

burung daripada lot gua-gua sarang burung.

Berdasarkan kajian Harrisson dan Harisson (1971), silsilah etnik Idahan yang terawal

bersusurgalurkan Apoi, menurut legenda Idahan sendiri. Menerusi temu bual penulis

dengan Onga bin Langadai: responden ini menerangkan sejak zaman nenek moyang

Idahan yang bernama Abau,1 semua lot gua2 yang terdapat di dalam gua-gua warisan

etnik Idahan telah disempadankan dan dinamakan pemiliknya yang sah. Setiap lot gua

telah diagihkan kepada seluruh etnik Idahan daripada keturunan Apoi. Oleh sebab

keturunan Apoi sangat terhad, justeru terdapat individu yang memiliki lebih daripada

satu lot gua. Pengagihan lot gua tersebut dibuat untuk mempermudah pengagihan

keuntungan hasil daripada perdagangan sarang burung kepada setiap pewaris yang

2 Lot gua bermaksud kawasan yang mengandungi sarang burung yang sempadannya telah ditentukan
dan mempunyai hak milik.

1 Abau adalah generasi ketiga selepas Apoi dalam carta silsilah keturunan Idahan. Harisson & Harisson
(1971).

28



terlibat. Ini merupakan idea genius nenek moyang Idahan. Berikut merupakan perkara

yang diambil kira dan termasuk dalam adat pembahagian pusaka sarang burung yang

telah diamalkan oleh etnik Idahan:

Kelestarian Tradisi

Tradisi menuai sarang burung telah ditetapkan sebanyak dua kali setiap tahun. Musim

pertama dipanggil papas yang bermula pada Mac sehingga Jun, sementara musim

kedua dipanggil penangoh yang bermula pada September sehingga November

(Moody & Moody, 1990). Penetapan musim menuai ini dilakukan untuk memelihara

kelestarian burung layang-layang yang terdapat di dalam gua-gua warisan agar tidak

mengalami ancaman kepupusan. Walaupun masyarakat Idahan telah lama

menjalankan aktiviti penuaian sarang burung, namun bekalan sarang burung tetap

kekal sehingga ke hari ini (Mohamed Yusoff Ismail, 1997).

Apabila tiba musim menuai, setiap keluarga yang terlibat akan berkumpul di dalam

gua-gua berkenaan dan berbincang dengan ahli keluarga masing-masing mengenai

hal-hal yang berkaitan penuaian sarang burung. Persepakatan yang diperoleh dalam

wacana tersebut dianggap sebagai lambang permuafakatan sekeluarga. Orang yang

paling arif mengenai jurai perwarisan dalam lot gua berkenaan akan dilantik sebagai

ketua menuai. Dia akan bertanggung jawab sepenuhnya terhadap sebarang masalah

yang timbul sepanjang proses penuaian dan pengagihan sarang burung (Temu bual

dengan Onga Langadai, 2005).

Hak Ekslusif

Adat pewarisan ini telah diamalkan dan dilaksanakan oleh etnik Idahan secara

berperingkat mengikut keadaan semasa. Pada dasarnya, pewaris yang berhak

mewarisi pusaka sarang burung di dalam gua-gua itu merupakan seseorang yang lahir

daripada dua bentuk perkahwinan:

(a) Perikit: Seorang lelaki atau wanita yang berkahwin dengan seorang pewaris

yang lain.

29



(b) Memikit: Seorang lelaki atau wanita pewaris yang berkahwin dengan seorang

lelaki atau wanita yang bukan daripada keturunan pewaris.

Ini merupakan satu lagi idea genius nenek moyang Idahan. Dalam konteks bentuk

perkahwinan pertama, ia membolehkan anak mereka yang lahir menjadi pewaris

untuk menggantikan ibu atau bapanya yang merupakan pewaris. Kaedah pewarisan

ini memakai sistem ambilineal3 yang membolehkan seseorang itu menggalurkan

keturunannya melalui darah keturunan ibu atau bapanya, sebagai pewaris harta pusaka

sarang burung (Mohamed Yusoff Ismail, 1987). Kecenderungan untuk memilih

pasangan dalam kalangan ahli keluarga sebelah ibu atau bapa mereka sendiri atau

dalam kalangan keluarga pewaris itu sendiri telah mengekalkan kesinambungan dan

keharmonian tatacara perwarisan ini.

Antropologis Robin Fox berpendapat bentuk perkahwinan ini dapat mengelakkan

pertindanan pusaka sarang burung yang terlalu ruwet. Ibu bapa seorang lelaki

mungkin datang daripada kelompok yang sama atau sekurang-kurangnya datuk

neneknya berasal daripada kelompok yang sama (Fox, 1985). Dengan itu, kelompok

ini menghasilkan kelompok keturunan yang berasaskan keturunan daripada sebelah

nenek moyang yang sama sekali gus dia akan menjadi ahli kepada beberapa lot gua.

Pertindanan ini juga tidak terhad kepada satu keturunan sahaja kerana semua yang

lahir akan menjadi ahli bagi semua keturunan daripada nenek moyang pengasas.

Kaedah perwarisan ini berbeza dengan kaedah perwarisan sistem senasab yang

berdasarkan prinsip sepihak (unilineal system) sama ada melalui nasab ibu atau nasab

bapa sahaja.

3 Sistem ambilineal bermaksud seseorang boleh menggalurkan keturunan melalui garis lelaki dan
perempuan. Ia juga disebut sebagai non-unilineal descent iaitu suatu istilah yang digunakan oleh ahli
antropologi yang merujuk kepada sistem keturunan yang tidak bertindak secara eksklusif berdasarkan
prinsip satu pihak (unilineal system), seperti sistem matrilineal, patrilineal atau unilineal berganda.
K.A. Keesing pula mencadangkan supaya ia disebut dengan istilah keturunan kognatik (cognatic
descent) iaitu merujuk kepada sistem yang membolehkan seseorang menggalurkan keturunannya
melalui garis lelaki dan perempuan secara sama rata. Manakala penulis yang lain pula menggunakan
istilah tersebut sebagai istilah yang merujuk kepada sistem bilateral berganda atau bilineal. (Smith,
1986).

30



Apabila diperhalusi, bentuk perkahwinan yang unik ini menjadikan harta pusaka

sarang burung dikuasai dan berkisar dalam kalangan masyarakat Idahan sahaja. Jelas,

adat ini telah menetapkan perwarisan berdasarkan silsilah (jurai keturunan), tanpa

mengambil kira ikatan perkahwinan. Amalan ini tentunya tidak menimbulkan masalah

kritikal kerana setiap pasangan lelaki dan perempuan merupakan pewaris yang lahir

daripada keturunan nenek moyang yang sama dan mendapat bahagian harta pusaka

sarang burung mengikut kelompok masing-masing. Seterusnya, sementelahan bentuk

perkahwinan kedua (memikit) berlaku, maka anak kepada pasangan yang berkahwin

akan mendapat bahagian melalui salah satu daripada ibu atau bapanya, sebagai

pewaris sarang burung. Bagaimanapun, pasangan si mati (pewaris) tidak berhak untuk

mewarisi bahagian si mati. Justeru, adat pewarisan pusaka sarang burung dalam suku

Idahan secara jelas hanya sah diperturunkan berlunaskan silsilah sahaja.

Amalan eksklusif yang amat ditekankan dalam adat pembahagian warisan sarang

burung ialah anak si pewaris tidak berhak mengambil bahagian (tudta’) ibu atau

bapanya yang masih hidup. Seandainya si pewaris sudah terlalu tua atau uzur, maka si

anak hanya boleh menguruskan bahagian ibu atau bapanya sahaja. Apabila berlaku

kematian, anak kepada si mati akan mewarisi pusaka sarang burung secara sama rata

(Temu bual dengan Onga Langadai, 2005). Pewarisan tersebut tidak mengira sama

ada si mati adalah lelaki atau wanita (Piper, 1988). Jelas, sekiranya si mati

meninggalkan tiga orang anak, warisan yang diterima akan dibahagikan kepada tiga

bahagian mengikut jumlah anak.

Rajah 1: Kaedah pewarisan dan pengagihan pusaka sarang burung kepada ahli

waris.
31



Pembahagian tersebut berbeza bagi suami yang berpoligami: sekiranya si suami mati

dengan meninggalkan anak (atau anak-anak) hasil daripada perkongsian hidup dengan

lebih daripada seorang isteri, ia dikira berdasarkan jumlah isteri yang mempunyai

anak dan dibahagikan secara sama rata (Piper, 1988). Sebagai contoh, sekiranya

beliau mempunyai tiga orang isteri, maka bahagian yang diwarisi akan dibahagikan

kepada tiga bahagian, mengikut jumlah isteri yang masing-masing mempunyai anak,

hasil daripada perkongsian hidup mereka dengan si mati (suami). Setelah itu, setiap

bahagian tersebut akan diagihkan dengan berlunaskan jumlah anak tanpa mengira

sama ada anak bersama isteri pertama berjumlah dua orang atau lebih. Begitu juga

dengan anak (atau anak-anak) kepada isteri si mati yang lain.

Adat unik ini dilaksanakan atas kepercayaan bahawa hasil pendapatan seorang bapa

perlu dibahagikan mengikut jumlah isterinya (Onga Langadai, 2005). Seandainya

seorang daripada isteri si mati tidak mempunyai anak, maka si isteri tidak berhak

mendapat bahagian suaminya kerana harta tersebut hanya boleh diwarisi berdasarkan

keturunan sahaja – sekali lagi, bukannya melalui perkahwinan (Piper, 1988).

Rajah 2: Kaedah pewarisan dan pengagihan kepada anak daripada isteri-isteri.

Andai si mati yang tidak mempunyai anak (puncho), bahagian beliau akan

dibahagikan kepada saudara terdekat4 yang bersama-sama mewarisi sesebuah lot gua

4 Saudara yang dimaksudkan ialah (i)adik, abang atau kakak (ii)adik atau abang atau kakak isteri atau
suami jika sekiranya anak masih kecil dan isteri atau suami telah meninggal dunia (iii)ibu atau bapa
atau nenek moyang atau keturunan sezuriat.

32



dengan si mati (Piper, 1988). Sebagai contoh, apabila seorang pewaris daripada tiga

orang adik beradik mati tanpa meninggalkan anak, maka pembahagian untuk

ketiga-tiga saudara tersebut akan menjadi dua bahagian. Ini bermakna, adik beradik si

mati atau waris mereka akan memperoleh bahagian si mati secara sama rata.

Jika si mati ialah seorang wanita dan meninggalkan anak hasil daripada perkongsian

hidupnya dengan lebih daripada seorang suami, anak-anaknya yang berlainan bapa

akan mewarisi harta ibu mereka secara sama rata. Rasionalnya, ibulah yang

melahirkan anak-anaknya sendiri dan justeru kerana itu, mereka berhak mendapat hak

sama rata dalam segala hal, termasuklah perwarisan harta (Temu bual dengan Onga

Langadai, 2005).

Rajah 3: Kaedah pewarisan anak berlainan bapa

Penggiliran Anjal

Setelah generasi Idahan kian berkembang, ini menyebabkan proses pembahagiannya

menjadi semakin rumit. Perkara ini tidak dapat dielakkan kerana jumlah keluarga

setiap generasi semakin berkembang. Natijahnya, pembahagian hasil sarang burung

bagi setiap lot gua menjadi semakin mengecil (Mohamed Yusoff Ismail, 1985). Oleh

itu, kaedah penggiliran khas diperkenalkan untuk memberikan peluang kepada setiap

33



pewaris bagi menikmati hasil yang saksama. Di sini, muncul satu lagi idea genius

suku Idahan. Kaedah penggiliran ini merupakan hasil permuafakatan nenek moyang

Idahan. Mereka telah menetapkan sistem penggiliran menuai sarang burung mengikut

tahun bagi setiap keluarga yang sama-sama mewarisi sesebuah lot gua, berdasarkan

jurai keturunan dan pertalian mereka dengan nenek moyang daripada setiap keluarga

(seruwok inni’) (Temu bual dengan Onga Langadai, 2005).

Sebagai contohnya, bagi sesebuah lot gua yang diwarisi oleh lima orang nenek

moyang, ahli waris bagi anak kepada setiap nenek moyang tersebut akan menuai

sarang burung mengikut penggiliran tahun masing-masing. Dengan itu, setiap ahli

waris akan menunggu giliran mereka sehingga lima tahun untuk menuai sarang

burung berdasarkan kitaran nenek moyang mereka.

Rajah 4: Kaedah penggiliran menuai sarang burung.

Apabila tiba giliran menuai bagi nenek moyang pertama, waris kepada nenek moyang

tersebut akan menuai sarang burung dan diagihkan mengikut jumlah ahli waris yang

terlibat, berlunaskan adat itu sendiri (Temu bual dengan Onga Langadai, 2005).

Sebagai contohnya, jika anak kepada nenek moyang pertama seramai dua orang,

maka waris kepada anak nenek moyang pertama akan menuai sarang burung dan

34



dibahagikan kepada dua bahagian iaitu mengikut jumlah anak kepada nenek moyang.

Setelah itu, setiap bahagian tersebut akan diagihkan mengikut jumlah ahli waris

kepada setiap anak nenek moyang terbabit. Apabila tiba giliran bagi nenek moyang

berikutnya, maka waris kepada nenek moyang tersebut akan mengambil bahagian

menuai sarang burung, seperti giliran waris sebelumnya. Dengan ini, jelas penggiliran

tahun menuai sarang burung bagi sebuah lot gua bergantung kepada jumlah nenek

moyang yang mewarisi lot gua dan pengagihannya adalah dengan berdasarkan jumlah

ahli waris yang terlibat. Kaedah ini menjadikan setiap keluarga yang mewarisi lot gua

berpeluang untuk menikmati hasil pusaka sarang burung (Mohamed Yusoff Ismail,

1985).

Keabsahan dan Kesinambungan

Zaman penjajahan bermula ketika Sabah dengan rasminya diperintah oleh Syarikat

Berpiagam Borneo Utara British (1881-1941). Pada 22 Januari 1878, Baron Von

Overbeck telah memperoleh konsesi Borneo Utara daripada Kesultanan Sulu dengan

kadar sewaan sejumlah 5, 000 setahun (Tregoning, 1958). Beliau telah melantik W.B.

Pryer untuk membangunkan Sandakan yang dilihatnya mempunyai potensi besar

untuk dimajukan. Pada 11 Februari 1878, Pryer telah mula berkuasa di Sandakan dan

tindakan pertama yang dilakukannya ialah mengenakan duti ke atas semua jenis

perdagangan. Selain itu, beliau telah meluaskan kuasanya sehingga ke kawasan

Kinabatangan memandangkan kawasan tersebut merupakan sumber utama

pengeluaran hasil hutan di Sandakan dan antara sumber terpentingnya ialah sarang

burung di Gua Gomantong (Buyong, 1981).

Pada tahun 1881, piagam telah diserahkan oleh kerajaan kolonial British kepada

Syarikat Berpiagam Borneo Utara British (SBBUB) untuk mentadbiruruskan Borneo

Utara sebagai wilayah naungan empayar British. Piagam tersebut menegaskan

SBBUB tidak boleh mencampuri sama sekali hal ehwal agama dan adat istiadat

bumiputera (Buyong, 1981). Justeru, beberapa peraturan dan undang-undang yang

membabitkan cukai barang dagangan serta duti kastam yang perlu dibayar kepada

pihak berkuasa telah diguballaksanakan. Perdagangan sarang burung yang ketika itu

merupakan antara barang dagangan terpenting turut dikenakan cukai royalti sebanyak

35



10 peratus (Tregonning, 1958). Pemungutan cukai tersebut pada asalnya hanyalah

dikenakan ke atas sarang burung yang dituai dari gua-gua yang terletak di Teluk

Kinabatangan sahaja. Hasil pendapatan yang tinggi menerusi penuaian sarang burung

dan pungutan cukai eksport sarang burung telah menyebabkan SBBUB mengenal

pasti potensi percukaian yang melibatkan gua-gua sarang burung lain di kawasan

Teluk Darvel.

Pada tahun 1884, pihak SBBUB meninjau gua Madai dan gua-gua lain5 yang diwarisi

oleh etnik Idahan untuk menyelidiki hasil penuaian sarang burung yang turut

dikenakan pungutan cukai 10 peratus (British Herald North Borneo, 1 Oktober 1884).

Apabila rundingan dilakukan, satu perjanjian bertulis mengenainya telah dimeterai

antara wakil etnik Idahan dengan pihak pentadbir kolonial (British Herald Chartered

Company Papers, 27 Januari 1884). Sungguhpun begitu, hak pemilikan terhadap

gua-gua yang diwarisi oleh etnik Idahan tetap dihormati. K.G. Tregonning (1958)

dalam hal tersebut menyatakan: “Their collection was placed on an organized footing,

with increased profits going to all concerned, and native rights of ownership carefully

respected.”

Sepanjang tempoh 60 tahun memerintah Borneo Utara, pihak SBBUB telah menjejaki

gua-gua sarang burung yang terletak di seluruh kawasan pantai timur dan barat serta

pulau-pulau di sekelilingnya (Tregonning, 1958). Mengikut temu bual penulis

bersama Datu Sibi bin Agaseh, pada zaman itu, aktiviti menuai sarang burung

dibenarkan dan diteruskan. Malah, beberapa peraturan telah dibuat oleh pihak

SBBUB tanpa mengganggu adat dan hak eksklusif suku Idahan.

Peraturan terawal yang dibuat ialah melibatkan pendaftaran nama pewaris sarang

burung di gua-gua yang diiktiraf oleh pemerintah sebagai hak milik etnik Idahan. Ia

telah dibuat menerusi Proklamasi Sarang Burung bernombor 22 tahun 1901.

Pendaftaran tersebut termaktub dalam “Buku Daftar Sarang Burung Teluk Darvel”

yang diletakkan di Pejabat Residen Pantai Timur dan mempunyai satu salinan sah

yang diletakkan di ibu pejabat pentadbiran SBBUB di Sandakan. Proklamasi ini

mengandungi beberapa peraturan mengenai pendaftaran nama waris dan rujukan kes

5 Gua-gua yang terlibat ialah gua Madai, Baturong, Tapadong dan Segarong.
36



pertikaian yang harus dibawa ke Mahkamah Campuran. Proses mengumpul nama

pewaris telah dibuat merangkumi semua kawasan petempatan etnik Idahan oleh ketua

etnik Idahan dan Ketua-ketua Kampung yang dilantik oleh SBBUB.

Penguasaan hasil kutipan sarang burung dan pemungutan cukai telah mendorong

pihak SBBUB untuk membuat undang-undang khas berkaitan sarang burung yang

terdapat di Borneo Utara. Proklamasi 23/1901 merupakan undang-undang pertama

yang dibuat oleh SBBUB iaitu mengenai sarang burung di gua-gua milik SBBUB.

Pada tahun 1913, satu proklamasi telah dibuat yang menggabungkan proklamasi

22/1901 dan 23/1901 menjadi suatu bentuk undang-undang sarang burung yang lebih

mujmal. Pada tahun 1914, proklamasi ini telah dipinda dengan beberapa peruntukan

baharu, terutamanya berkait dengan pemasukan senarai gua-gua milik kerajaan dan

milik individu serta reformasi dalam susunan undang-undangnya. Pada tahun 1914,

Ordinan Sarang Burung telah diluluskan untuk mengawal aktiviti pengumpulan dan

penjualan sarang burung di seluruh gua yang terdapat di Borneo Utara.

Mengenai peraturan yang melibatkan gua-gua milik etnik Idahan, Seksyen 9 Ordinan

memperuntukkan peraturan khas yang mengandungi daftar ahli waris bagi pewaris

yang telah meninggal dunia, seperti dicatatkan dalam “Buku Daftar Sarang Burung

Teluk Darvel”.6 Dengan adanya peraturan ini, pewaris bagi setiap lot gua dapat

dikenal pasti. Begitu juga dengan giliran bagi tahun menuai sarang burung oleh setiap

pewaris. Ini menunjukkan pengiktirafan SBBUB terhadap adat dan hak eksklusif suku

Idahan terhadap perwarisan sarang burung.

Berdasarkan perbincangan sebelum ini, didapati adat pengagihan yang diamalkan oleh

etnik Idahan hanya boleh diperturunkan kepada pewarisnya sahaja yang melibatkan

anak atau saudara terdekat si pewaris. Perkara ini dijelaskan dalam Ordinan 1914,

Seksyen 2 (ii): “Interest in any cave shall pass by inheritance only and shall not be

6 Rekod ini dahulunya disebut sebagai “Buk Tersilo” atau “Buku Salasilo”. Ia mula dibuat pada tahun
1905 oleh Ketua Anak Negeri yang dilantik ketika itu. Buku ini mengandungi nama setiap gua, nama
lot gua, tahun penggiliran menuai, nama tahun penggiliran, nama ahli waris, jenis sarang burung yang
dipungut dan nama pemilik lubang gua. Daftar ini dibuat bertujuan untuk merekodkan nama ahli-ahli
waris yang terlibat dengan lubang gua dan tahun penggiliran menuai sarang burung. Dengan itu,
sekiranya berlaku kematian, maka nama anak si mati akan didaftarkan dalam buku tersebut sebagi
pewaris yang akan mengambil bahagian si mati.

37



alienated”. Perkataan inheritance dalam undang-undang ini jelas merujuk kepada adat

pewarisan etnik Idahan yang berdasarkan keturunan. Peruntukan tersebut dibuat

sebagai menghormati adat atau masyarakat yang bersetuju untuk membayar cukai

kepada pihak SBBUB.

Sementara itu, “Buku Daftar Sarang Burung Teluk Darvel” turut berperanan sebagai

rekod rasmi (daftar nama ahli waris) yang menjadi rujukan sahih dan legalistik bagi

para waris dan pihak pentadbiran SBBUB. Ia bukanlah sekadar mengandungi daftar

nama pewaris, bahkan mengenai tahun giliran menuai sarang burung yang merupakan

amalan unik dalam adat pengagihan suku Idahan secara turun temurun. Menerusi

Ordinan 1914, peraturan berkenaan dengan “Buku Daftar Sarang Burung Teluk

Darvel” terkandung dalam Seksyen 9:

(2)The names of all persons entitled to participate in the profits
of caves numbered 1 to 4 inclusive in the First schedule of the
Ordinance, and known as the “ Darvel Bay Bird’s Nests Caves
Register” shall be as enumerated in the Register and all entries
made in such Register shall be deemed conclusive evidence of
the right to and of the extent to which persons shall so
participate and except as is provide in rule 3 no fresh claim shall
be recognized and no name in such register be deleted without
the sanction of The Yang DiPertua Negara whose authority shall
in every case be quoted on the margin of such register.

(3)Whensoever the death of any person owning a share in any
cave shall occur the names of the heirs of such person shall be
noted in the blank pages provided at the end of such Register and
a reference number placed against the name of the deceased and
details of such alterations forthwith forwarded to the Resident
for insertion in the duplicate Register.

Peraturan mengenai pendaftaran nama ahli waris kepada pewaris yang meninggal

dunia jelas sekali menunjukkan penguatkuasaan adat pewarisan berdasarkan

keturunan yang diamalkan oleh suku Idahan, di samping berperanan untuk

melindungi hak pewaris terhadap pusaka sarang burung di gua-gua milik mereka.

Oleh itu, apabila seseorang mendakwa dia merupakan seorang pewaris, maka beliau

harus membuktikannya melalui jurai keturunannya. Jika seseorang itu berjaya

membuktikan jurai keturunannya dan didapati sahih pembuktiannya, seperti yang

38



tercatat dalam “Buku Daftar Sarang Burung Teluk Darvel”, justeru dengan serta merta

beliau layak mendapat hak perwarisan sarang burung di gua-gua berkenaan. Jelas,

peruntukan dan peraturan yang melibatkan gua-gua warisan etnik Idahan mempunyai

hubung kait dengan undang-undang adat yang melibatkan pengagihan pusaka sarang

burung yang telah diamalkan sejak turun temurun.

Gambar 3: Butiran Pewaris Tercatat Dalam “Buku Daftar Sarang Burung

Teluk Darvel”.

Apabila Jepun mula menakluk Borneo Utara dan bermulanya era pendudukan tentera

imperial Jepun, semua aktiviti penuaian sarang burung telah terhenti (1940-1945).

Namun begitu, pada tahun 1947, setelah kerajaan kolonial British menjajah Borneo

Utara, etnik Idahan mulai menjalankan semula aktiviti penuaian sarang burung

mengikut adat dan hak eksklusif mereka sendiri. Setelah Sabah merdeka dalam

Persekutuan Malaysia, adat dan hak suku Idahan terhadap sarang burung masih

39



diteruskan. Namun begitu, timbul cabaran baharu dalam kalangan pewaris

memandangkan generasi Idahan semakin berkembang dan bahagian yang mereka

peroleh daripada aktiviti penuaian sarang burung semakin kecil. Natijahnya, pewaris

terpaksa menunggu tahun penggiliran menuai yang semakin panjang. Atas sebab itu,

satu kaedah baharu telah diperkenalkan yang membolehkan pewaris menjual atau

menyewakan bahagian bagi tahun giliran menuai sesebuah lot gua kepada orang lain –

dalam kalangan etnik Idahan sendiri – yang sanggup membelinya pada kadar harga

yang telah dipersepakati bersama (Piper, 1988).

Harga bahagian yang dijual dilakukan dengan berdasarkan saiz lot gua dan nilai

kebiasaan sarang burung yang dikutip bagi musim tertentu. Pembeli akan diberikan

hak untuk menuai sarang burung bersama keluarga penjual apabila tiba giliran

menuai. Pihak yang menjual lot gua pula dikehendaki untuk menyediakan surat

perjanjian. Menerusinya, dinyatakan dengan jelas dua aspek iaitu (i)persetujuan jual

beli dan (ii)tahun penggiliran menuai sarang burung. Hal ini dilaksanakan untuk

memudahkan kedua-dua pihak membuat rujukan apabila berlaku sebarang keraguan

atau masalah (Temu bual dengan Onga Langadai, 2005).

Pada tahun 1995, berlaku pertambahan daripada dua musim kepada tiga musim

menuai bagi setiap tahun. Musim papas bermula pada April sehingga Mei, manakala

musim penangoh bermula pada Ogos sehingga September; dan tambahan musim

disebut ekor atau penanging bermula pada November sehingga Disember.

Pertambahan musim ini diperkenalkan atas sebab peningkatan harga sarang burung

yang semakin tinggi di pasaran dunia (Mohamed Yusoff Ismail, 1985). Oleh itu,

setiap keluarga mempunyai peluang keemasan untuk menuai sarang burung sebanyak

tiga kali setahun dan dapat menikmati hasil tuaian dalam jangka masa yang lebih

singkat berbanding sebelumnya. Ini merupakan kesan terpenting pemeliharaan adat

dan hak eksklusif suku Idahan terhadap penuaian sarang burung yang dipertahankan

secara konstruktif dan legalistik sekali gus memperlihatkan intelektualisme nenek

moyang Idahan yang genius. Patah tumbuh hilang berganti.

40



Kesimpulan

Sehingga kini, pembahagian harta pusaka sarang burung dalam etnik Idahan masih

mengekalkan amalan dan adat unik nenek moyang mereka. Hak pewarisan yang

dibenarkan hanya diperturunkan melalui keturunan sahaja. Bagaimanapun, beberapa

perubahan mengenai adat menuai telah dilaksanakan akibat peningkatan jumlah ahli

waris hampir setiap tahun. Ini menunjukkan penetapan adat yang dirintisi oleh nenek

moyang Idahan terdahulu turut mempunyai nilainya tersendiri dan masih bersesuaian

dengan keadaan serta perubahan semasa. Apabila peraturan tersebut mendatangkan

banyak maslahah dan bersifat dinamik dalam arus perkembangan zaman, maka sudah

tentulah amalan adat dan hak eksklusif ini perlu dilestarikan sebagai warisan nasional

dan legasi sejarah yang sangat berharga. Sungguhpun masyarakat Idahan terkenal

sebagai etnik peribumi yang pertama menerima ajaran Islam di negeri Sabah, namun

pengaruh adat sangat kental dalam amalan pembahagian harta pusaka sarang burung.

Ini ditambah lagi dengan penguatkuasaan Ordinan Sarang Burung 1914 yang

diluluskan oleh SBBUB sembari memperkukuh pegangan mereka terhadap adat

dinamik tersebut dewasa ini. Pengiktirafan SBBUB dan British terhadap adat dan hak

eksklusif Idahan dapat dibuktikan menerusi Buku Daftar Teluk Darvel. Rekod rasmi

ini memelihara dan menjamin hak setiap pewaris pusaka sarang burung menerusi jurai

keturunan. Sejarah ialah neraca masa lalu dan cerminan masa depan.

41



Rujukan

Abdullah @ Alwi Hj Hassan. (1997). Adat Melayu di Malaysia Mengikut Perspektif
Perundangan Islam Dalam Jurnal Syariah. Kuala Lumpur: Akademi Pengajian Islam.
Universiti Malaya.

Abdullah Siddik (1975). Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia. Kuala
Lumpur: Penerbit Universiti Malaya

Buyong bin Adil. (1981). Sejarah Sabah. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

British North Borneo Chartered Company Papers. 1 Oktober 1884. C.O. 874/237.

British North Borneo Chartered Company Papers. 27 Januari 1884. C.O. 874/236.

Fox, R. (1985). Kinship and Marriage. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Harisson, T. and Harisson. (1971). The Prehistory of Sabah. Dalam Sabah Society
Journal Monograph, Vol. IV. Kota Kinabalu: Sabah Society.

Holly, S. (1955). The Origin of The Idahan People. Sarawak Museum Journal.
Vol.VI.

Hooker, M.B. (1978). Adat Law In Modern Indonesia. Dalam East Asian Historical
Monograph. London: Oxford University Press.

Mohamed Azam Mohamed Adil. (2000). Pengaruh Adat Tempatan Dalam
Menentukan Fatwa Di Malaysia. Kertas persidangan Seminar Hukum Islam Semasa
Peringkat Kebangsaan. Kuala Lumpur.

Moody, D. Moody, M. (1990). “The Ida’an”. Dalam G.L. Sherwood (ed.). Social
organization of Sabah Societies. Kota Kinabalu: Sabah Museum and State Archieves
Department.

Orolfo, P. (1961). Discovery of Bird’s Nests Caves in North Borneo. Sarawak
Museum Journal. Vol.X.

Othman Ishak. (1979). Hubungan Antara Undang-undang Islam Dengan
Undang-undang Adat, Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Piper, M. (1988). The Idahan. Sabah Museum Monograph, Vol.II.

Rutter, O. (1929). The Pagans of North Borneo. London: Hutchinson and Co. Ltd.

Roth, H.L. (1964). The Natives of Sarawak ang British North Borneo. Vol. II.
Singapore: University of Malaya Press.

42



Seymour-Smith, C. (1986). Macmillan Dictionary of Anthropology. Macmillan Press
Ltd.

Tan Bee Hong. (1995). Nest of Goodness. New Sunday Times (Sunday Style). 4
September 1995.

Tarling, N. (ed.) (1989). A Decade in Borneo: Mrs Pryer In Sabah (Diaries and
Papers From The Late Nineteenth Century Paper). New Zealand: University of
Auckland.

Tregonning, K.G. (1958). Under Chartered Company Rule: North Borneo,
1881-1946. Singapore: University Malaya Press.

Trimingham, J.S. (1949). Islam in the Sudan. London: Oxford University Press.

Warren, J.F. (1971). The North Borneo Chartered Company’s Administration of The
Bajau, 1878-190: The Pacification of a Maritime Nomadic People. The Centre for
International Studies. Athens: Ohio University.

Senarai Informan

Datu Sibi bin Datu Agaseh, Mantan Ketua Anak Negeri (1957-1981), Yang Dipertua
PEWARIS (1995-1997), Pengerusi Majlis Adat Istiadat (2002- 2006), 11 Disember
2005.

Onga bin Langadai, Mantan Ketua Anak Negeri Lahad Datu (1980-1983) Mantan
Ketua Daerah Lahad Datu (1984-2000), Timbalan Yang Dipertua PEWARIS (1995-
1997), Timbalan Pengerusi Majlis Adat Istiadat Suku Kaum Idahan (2002-2006), 10
Disember 2005.

43


