JURNAL ANTARABANGSA PENGAJIAN KEPULAUAN MELAYU. VOL 1 (4) 2024

INTERNATIONAL JOURNAL OF MELAYU ARCHIPELAGO STUDIES

4

Sejarah Pemilikan dan Pewarisan Sarang Burung di Sabah:
Tradisi dan Tribulasi

Rosdiana Onga

Pengenalan

Generasi perintis merupakan pencetus adat dan pembina budaya yang awal. Mereka
berhijrah ke tempat tertentu untuk membentuk cara hidup mereka sendiri dan
kemudiannya membentuk undang-undang, peraturan atau adat eksklusif. Keseluruhan
amalan ini terus hidup seiring dengan pelbagai perubahan suasana dan tempat
(Abdullah Alwi Hassan, 1997). Terdapat pelbagai adat pewarisan yang diamalkan di
negara-negara Islam. Contohnya di Morocco, terdapat adat pewarisan yang
mementingkan golongan lelaki daripada wanita untuk mempusakai harta (Othman
Ishak, 1979), seperti yang diamalkan oleh masyarakat jahiliah. Begitu juga di Sudan.
Adat pewarisannya mengikut kabilah yang terdapat di negara tersebut, seperti kabilah
Kababish dan Beja. Bagaimanapun, secara keseluruhannya adat yang diamalkan oleh
kabilah-kabilah tersebut hanya memberikan hak mempusakai kepada golongan lelaki

(Trimingham, 1949).

Adat dan Hak Etnik

Di India, penduduk Islam dikatakan terpengaruh dengan adat Hindu yang merupakan
agama asal anutan mereka. Lantaran itu, citra adat pewarisan kehinduan bagi umat
Islam di India kebanyakannya masih diamalkan. Terdapat pelbagai adat pewarisan
yang berbeza sistemnya mengikut tempat adat itu diamalkan. Di Bombay, masyarakat
Islam daripada kalangan orang Khoja mengamalkan adat pewarisan yang hanya
memberikan hak perwarisan kepada golongan lelaki sehinggakan apabila seorang balu

meninggal dunia, hartanya akan diwarisi oleh keluarga suaminya. Seseorang balu

21



hanya akan mendapat hak mempusakai harta warisan dalam keadaan apabila si mati
tidak meninggalkan anak atau anak yang ditinggalkannya ialah anak perempuan yang
telah berkahwin (Othman Ishak, 1979). Adat ini mengutamakan golongan lelaki
kerana biarpun wanita berhak mempusakai harta, tetapi harta tersebut akan tetap

kembali kepada keluarga suaminya apabila dia meninggal dunia.

Berbeza dengan adat pewarisan orang Moplah di utara Malabar. Mereka
mengamalkan sistem bercorak matriaki: golongan wanita dijadikan sebagai pokok
keturunan yang menggantikan lelaki. Kemungkinan adat ini jugalah yang
mempengaruhi amalan warisan masyarakat Minangkabau di Indonesia. Mereka
menetapkan anak sebagai kepunyaan oleh suku kaum ibu, bukannya bapa. Oleh itu,
ada harta yang dipanggil sebagai harta suku. Hanya perempuan sahaja yang berhak ke
atas harta tersebut. Menurut adat ini, pembahagian harta kepada ahli waris tidak
berasaskan kepada peraturan-peraturan tertentu, tetapi secara lazimnya
mengutamakan pihak yang paling kurang beruntung sama ada melalui persepakatan
ahli waris atau melalui campur tangan ketua-ketua kepada ahli waris yang terlibat,
sekiranya berlaku perselisthan (Othman Ishak, 1979). Di samping itu, terdapat adat
pewarisan yang bercorak patriarki, namun adat tersebut sering dipintas untuk
memberikan peluang kepada golongan wanita memperoleh harta melalui jalan

pemberian atau hibah (Hooker, 1978).

Kedatangan masyarakat dari Sumatera ke beberapa tempat di Tanah Melayu telah
menyebabkan berlakunya penyebaran pengaruh amalan adat pewarisan mereka ke
negara ini. Hal tersebut dapat dilihat menerusi amalan adat Perpatih (bersifat
matrilineal di Minangkabau) yang masih diamalkan di Negeri Sembilan sehingga kini.
Adat berkenaan menetapkan pembahagian harta pusaka berdasarkan beberapa
kategori harta, seperti harta dapatan, harta pembawa dan harta sebelah. Begitu juga
dengan adat yang bercorak patrilineal. Adat ini dibawa melalui Palembang dan
dikenali sebagai adat Temenggung (Othman Ishak, 1979). Adat Temenggung
memberikan hak pewarisan kepada lelaki dan wanita, namun lebih mengutamakan

waris lelaki (Abdullah Siddik, 1975).

22



Berdasarkan huraian ini, kajian terhadap amalan pembahagian harta pusaka di
beberapa negara Islam masih memperlihatkan pengaruh adat lama yang dijadikan
sebagai pegangan oleh sesetengah masyarakatnya. Hal yang sama berlaku dalam
kalangan suku Idahan di Sabah. Perbincangan berkenaan amalan adat suku Idahan
dalam pembahagian harta pusaka sarang burung memiliki keunikan tersendiri kerana

bentuk harta pusaka ini sangat jarang dibincangkan sebelum ini.

Sejarah dan Identiti Etnik Idahan

Selain nama Idahan, antara nama julukan awalnya ialah Buludupis, Eraan atau
Sabahan. Buludupis merujuk kepada gelaran bagi masyarakat yang kaya dengan hasil
kutipan sarang burung. Mereka menetap di sepanjang lembah Sungai Kinabatangan
dan mempunyai hubungan erat dengan masyarakat Sulu dari Kepulauan Sulu. Eraan
pula dikatakan sangat berkait rapat dengan Buludupis. Mereka juga merupakan
pemilik gua-gua yang kaya dengan sarang burung yang terletak di sekitar Teluk
Darvel (Roth, 1964). Sebelum British menjajah Borneo Utara menerusi Syarikat
Berpiagam Borneo Utara British (SBBUB), mereka sentiasa berhijrah dari satu
penempatan ke penempatan yang lain (Piper, 1988).

Suku Sabahan mempunyai banyak persamaan dengan suku Eraan. Mereka menanam
mayat di dalam gua sebagai salah satu cara untuk menyemadikan jenazah nenek
moyang mereka (Roth, 1964). Gelaran Eraan dan Sabahan turut dikenali sebagai Lok
Sabahan kerana ia merujuk kepada suku (atau etnik) Idahan yang dahulunya pernah
tinggal di sekitar Sungai Sabahan menuju ke Teluk Darvel. Mereka merupakan
warganegara Malaysia dan penduduk asal negeri Sabah (Piper, 1988). Owen Rutter
(1929) pula menggolongkan mereka sebagai Dusun yang telah memeluk agama Islam.
Aida Pryer (1989) meletakkan Idahan serumpun dengan suku Dusun dan menetap di

pantai timur Sabah.

Kini, etnik Idahan dibahagikan kepada tiga subkelompok mengikut agama dan
kawasan petempatan. Kelompok yang menetap di kawasan daerah Lahad Datu
dikenali sebagai Idahan dan beragama Islam. Subkelompok yang menetap di hilir
sungai Kinabatangan dan Teluk Sandakan dikenali sebagai Orang Sungai dan

23



beragama Islam. Kelompok yang menetap di sekitar Sungai Segama dikenali sebagai
Begahak dan kebanyakannya bukan beragama Islam. Walaupun gelaran bagi
subkelompok tersebut berbeza, namun bahasa pertuturan yang digunakan adalah sama

(Piper, 1988).

Suku Idahan terkenal sebagai penduduk puterabumi terawal yang memeluk Islam di
pantai timur Sabah. Mereka telah menerima ajaran Islam sekitar abad ke-14 melalui
pendakwah yang dikenali sebagai Awliyah Karimul Makhdum. Beliau dipercayai
merupakan antara pendakwah awal yang menyebarkan Islam di Kepulauan Sulu pada
pertengahan abad ke 14 (Muhiddin, 1990). Sebelum kedatangan Islam, masyarakat
Idahan mengamalkan kepercayaan animisme yang diwarisi daripada nenek moyang
mereka. Kepercayaan ini mempunyai hubungan rapat dengan alam dan unsur-unsur
yang berkait dengan entiti ghaib, kejadian luar biasa, pantang larang dan sebagainya.
Umpamanya, kepercayaan terhadap semangat roh leluhur dan jin yang mendiami
gua-gua warisan di sekitar Teluk Darvel. Setiap kali musim menuai sarang burung
bermula, mereka perlu bermimpi untuk bertemu dengan jin yang mendiami gua
sarang burung. Tujuannya, meminta keizinan untuk menuai sarang burung (Piper,
1988). Penghormatan terhadap roh nenek moyang lazimnya ditunjukkan dengan
pemberian sajian makanan yang terdiri daripada nasi kunyit, ayam putih, pasu
tembikar dan kambing (Mohamed Yusoff Ismail, 1997). Gua-gua ini juga merupakan

warisan dan tempat pengebumian nenek moyang suku Idahan.

Dalam perkembangan berkaitan, tiga bahan prasejarah yang diukir di atas kayu belian
dengan motif manusia, dianggarkan berusia 700 tahun ditemui di Hagopbilo, gua
Baturung (Harrison & Harrison, 1971). la dipercayai merupakan simbol keagamaan
yang menjadi salah satu daripada warisan kepercayaan arkaik masyarakat Idahan
Bellwood (1984). Berlunaskan kajian arkeologi, Bellwood (1984) telah menggunakan
kaedah pentarikhan radiokarbon untuk menganggarkan bahan prasejarah tersebut. la
berusia sekitar awal 900 tahun dahulu. Unsur tahyulisme pra-Islam yang berakar umbi
sekian lama dalam kehidupan masyarakat Idahan ini menunjukkan suku Idahan
sememangnya mempunyai potret masa lampau yang unik. Sehingga kini, mereka
amat menitikberatkan pantang larang tertentu, terutamanya apabila berada di dalam
gua-gua warisan. Meskipun begitu, kedatangan Islam telah banyak menghakis

24



kepercayaan dan amalan animisme suku Idahan. Malah, selepas kedatangan Islam
amalan pengebumian di dalam gua telah ditinggalkan secara kontinuitif (Harrison &

Harrison, 1971; Bellwood, 1988).

Pemilikan dan Pewarisan

Kisah penemuan gua-gua yang diwarisi oleh etnik Idahan terpateri dalam manuskrip
klasik yang menceritakan tentang legenda nenek moyang Idahan bernama Apoi.
Legenda tersebut bermula apabila Apoi dan anjing peliharaannya iaitu Siud Rapat
telah menjelajahi hutan belantara untuk memburu seekor rusa emas. Ketika sedang
memburu rusa tersebut, mereka telah melalui Gua Gomantong, Gua Batu Timbang,
Gua Madai, Gua Baturong, Gua Tapadong dan Gua Segarong. Bagaimanapun, ketika
sampai di Gua Madai, rusa tersebut telah mengatakan mereka bertiga merupakan
saudara kandung dan ia merayu agar Apoi tidak membunuhnya. Rusa emas itu
menegaskan semua gua yang telah mereka lalui akan menjadi milik Apoi dan

keturunannya (Harrisson & Harrisson, 1971; Aeria, 1999).

Naratif P. Orolfo (1961) pula mengisahkan orang yang memburu rusa emas tersebut
ialah Gomorid Rimau dan Siud Rapad. Sewaktu mereka berburu, Siud Rapat telah
menyuruh Gomorid Rimau untuk mengingati semua gua yang mereka lalui (Gua
Madai, Gua Baturong, Gua Segarong dan Gua Tapadong) kerana di tempat-tempat
itulah beliau dan keturunannya akan memperoleh kekayaan. Orang Idahan dipercayai
mewarisi gua-gua yang telah menjadi hak milik mereka daripada nenek moyang yang
mula-mula menjumpai gua-gua tersebut. Perkara ini berlanjutan sehinggalah
bermulanya perdagangan sarang burung antara masyarakat Idahan dengan pedagang

dari Kepulauan Sulu.

Sebelum bermulanya aktiviti menuai sarang burung untuk tujuan perdagangan,
penggunaan serta nilai sarang burung yang terdapat di gua-gua milik etnik Idahan
tidak diketahui dengan jelas. Pada mulanya, sarang burung dikutip untuk dijadikan
sebagai makanan babi (Orolfo, 1961). Perdagangan sarang burung bermula berikutan
pelayaran tiga bersaudara etnik Idahan ke Kepulauan Sulu, dengan membawa sarang
burung putih, dua tanduk badak, sepasang gading gajah, seguni garuh, segulung rotan

25



dan damar putih serta damar hitam. Melalui Sultan Sulu, barang-barang dagangan
yang dibawa ini telah dipastikan mempunyai nilai yang tinggi untuk dijual kepada
pedagang dari China. Pada saat itulah, bermulanya hubungan perdagangan antara
etnik Idahan dengan pedagang dari Kepulauan Sulu (Piper, 1988).

Sarang burung menjadi barang dagangan yang sangat berharga bagi saudagar China
ketika zaman Dinasti Ming, sekitar 1360-1644 (Mohamed Yusoff Ismail, 2022).
Hubungan perdagangan antara China dan Sulu dikatakan bermula sekitar atau
sebelum abad ke-15 Masihi. Laksamana Cheng Ho (Cina Muslim) pernah datang ke
Filipina dan Sulu sekitar tahun 1405. Peristiwa ini memberikan petanda bermulanya
perdagangan sarang burung tiga penjuru antara China, Sulu dan Idahan. Etnik Idahan
sendiri meletakkan tarikh bermulanya perdagangan sarang burung dengan Sulu pada
tahun 1408 iaitu sebaik sahaja mereka menerima ajaran Islam (Harrisson & Harrisson,

1971).

Ketika Kesultanan Sulu telah sampai ke kemuncaknya pada akhir abad ke-18, sarang
burung merupakan salah satu daripada barang dagangan terpenting antara Kesultanan
Sulu dengan saudagar China. Sumber ekonomi yang terdapat di pantai timur Borneo
telah menarik minat Kesultanan Sulu untuk menjalinkan hubungan perdagangan
dengan penduduknya. Melalui rantaian perdagangan antara Sulu dengan masyarakat
Idahan, Kesultanan Sulu telah mendapatkan bekalan sarang burung dan barang

dagangan yang lain (Warren, 1981) .

Kegiatan perdagangan antara etnik Idahan dengan Sulu telah memberikan impak yang
besar terhadap perkembangan budaya dan pertumbuhan ekonomi etnik Idahan apatah
lagi setelah mereka memeluk agama Islam (Piper, 1988). Selain jaringan perdagangan
Sulu-Idahan, mereka turut menjalinkan ikatan perkahwinan antara jelitawan Idahan
dengan bangsawan Kesultanan Sulu. Generasi ini melahirkan golongan Datu (Holly,
1955). Perkahwinan dengan masyarakat Idahan di Sabah (Borneo Utara) dewasa itu
turut mendayaupayakan bangsawan Sulu untuk melestarikan pengaruh mereka

terhadap perdagangan eksotik sarang burung (Warren, 1981).

Sarang burung merupakan antara bahan dagangan yang sangat bernilai tinggi dalam
perubatan klasik Cina kerana khasiatnya dapat menyembuhkan masalah paru-paru,

26



seperti penyakit asma, menyingkirkan toksin dalam badan dan melancarkan sistem
penghadaman (Tan Bee Hong, 1995). Nilai komersialnya bergantung kepada jenis
sarang burung dan kualitinya. Terdapat dua jenis sarang burung layang-layang di
gua-gua warisan etnik Idahan. Pertama, sarang burung putih yang dihasilkan oleh
spesis burung layang-layang collocalia vestita. 1a sangat berkualiti tinggi dan bernilai
tinggi. Kedua, sarang burung hitam yang dihasilkan oleh burung layang-layang
collocalia maxima (Tan Bee Hong, 1995) ). Kebanyakan sarang burung tersebut dijual
kepada saudagar Cina di daerah Lahad Datu dan Sandakan untuk dieksport ke Hong
Kong (Piper, 1988).

Gambar 1: Sarang burung putih dihasilkan spesis burung layang-layang

collocalia vestita.

Gambar 2: Sarang burung hitam dihasilkan burung layang-layang collocalia maxima.

27



Pusaka dan Perwarisan

Pembahagian harta pusaka sarang burung telah diwarisi etnik Idahan secara turun
temurun daripada nenek moyang mereka. Setelah perdagangan sarang burung
bermula, aktiviti menuai sarang burung untuk tujuan perdagangan menjadi salah satu
punca ekonomi yang amat menguntungkan masyarakat Idahan. Pada awalnya, hanya
sedikit sahaja orang Idahan yang berkecimpung dalam bidang ini. Namun, ketika nilai
perdagangan sarang burung semakin memuncak dan tersebar luas dalam kalangan
masyarakat Idahan, sementara agihan pusaka sarang burung pula menjadi semakin
eksklusif, justeru beberapa sistem baharu telah diperkenalkan untuk memastikan

kelestarian hak dan perdagangan sarang burung terus diwarisi suku Idahan.

Perkara terpenting yang menjadi akar umbi kelestarian adat etnik Idahan dalam
konteks pengagihan pusaka sarang burung ialah sistem perwarisan yang berdasarkan
hak eksklusif keturunan. Sistem ini sangat jelas dan tegas. Oleh itu, apabila seseorang
mendakwa dia merupakan pewaris pusaka sarang burung, maka dia harus
membuktikannya melalui silsilah (jurai keturunan). Jika individu berkenaan berjaya
membuktikannya, dengan serta merta dia berhak mendapat bahagian pusaka sarang

burung daripada lot gua-gua sarang burung.

Berdasarkan kajian Harrisson dan Harisson (1971), silsilah etnik Idahan yang terawal
bersusurgalurkan Apoi, menurut legenda Idahan sendiri. Menerusi temu bual penulis
dengan Onga bin Langadai: responden ini menerangkan sejak zaman nenek moyang
Idahan yang bernama Abau,' semua lot gua’ yang terdapat di dalam gua-gua warisan
etnik Idahan telah disempadankan dan dinamakan pemiliknya yang sah. Setiap lot gua
telah diagihkan kepada seluruh etnik Idahan daripada keturunan Apoi. Oleh sebab
keturunan Apoi sangat terhad, justeru terdapat individu yang memiliki lebih daripada
satu lot gua. Pengagihan lot gua tersebut dibuat untuk mempermudah pengagihan

keuntungan hasil daripada perdagangan sarang burung kepada setiap pewaris yang

! Abau adalah generasi ketiga selepas Apoi dalam carta silsilah keturunan Idahan. Harisson & Harisson
(1971).

2 Lot gua bermaksud kawasan yang mengandungi sarang burung yang sempadannya telah ditentukan
dan mempunyai hak milik.

28



terlibat. Ini merupakan idea genius nenek moyang Idahan. Berikut merupakan perkara
yang diambil kira dan termasuk dalam adat pembahagian pusaka sarang burung yang

telah diamalkan oleh etnik Idahan:

Kelestarian Tradisi

Tradisi menuai sarang burung telah ditetapkan sebanyak dua kali setiap tahun. Musim
pertama dipanggil papas yang bermula pada Mac sehingga Jun, sementara musim
kedua dipanggil penangoh yang bermula pada September sehingga November
(Moody & Moody, 1990). Penetapan musim menuai ini dilakukan untuk memelihara
kelestarian burung layang-layang yang terdapat di dalam gua-gua warisan agar tidak
mengalami ancaman kepupusan. Walaupun masyarakat Idahan telah lama
menjalankan aktiviti penuaian sarang burung, namun bekalan sarang burung tetap

kekal sehingga ke hari ini (Mohamed Yusoff Ismail, 1997).

Apabila tiba musim menuai, setiap keluarga yang terlibat akan berkumpul di dalam
gua-gua berkenaan dan berbincang dengan ahli keluarga masing-masing mengenai
hal-hal yang berkaitan penuaian sarang burung. Persepakatan yang diperoleh dalam
wacana tersebut dianggap sebagai lambang permuafakatan sekeluarga. Orang yang
paling arif mengenai jurai perwarisan dalam lot gua berkenaan akan dilantik sebagai
ketua menuai. Dia akan bertanggung jawab sepenuhnya terhadap sebarang masalah
yang timbul sepanjang proses penuaian dan pengagihan sarang burung (Temu bual

dengan Onga Langadai, 2005).

Hak Ekslusif

Adat pewarisan ini telah diamalkan dan dilaksanakan oleh etnik Idahan secara
berperingkat mengikut keadaan semasa. Pada dasarnya, pewaris yang berhak
mewarisi pusaka sarang burung di dalam gua-gua itu merupakan seseorang yang lahir

daripada dua bentuk perkahwinan:

(a) Perikit: Seorang lelaki atau wanita yang berkahwin dengan seorang pewaris
yang lain.

29



(b) Memikit: Seorang lelaki atau wanita pewaris yang berkahwin dengan seorang

lelaki atau wanita yang bukan daripada keturunan pewaris.

Ini merupakan satu lagi idea genius nenek moyang Idahan. Dalam konteks bentuk
perkahwinan pertama, ia membolehkan anak mereka yang lahir menjadi pewaris
untuk menggantikan ibu atau bapanya yang merupakan pewaris. Kaedah pewarisan
ini memakai sistem ambilineal’® yang membolehkan seseorang itu menggalurkan
keturunannya melalui darah keturunan ibu atau bapanya, sebagai pewaris harta pusaka
sarang burung (Mohamed Yusoff Ismail, 1987). Kecenderungan untuk memilih
pasangan dalam kalangan ahli keluarga sebelah ibu atau bapa mereka sendiri atau
dalam kalangan keluarga pewaris itu sendiri telah mengekalkan kesinambungan dan

keharmonian tatacara perwarisan ini.

Antropologis Robin Fox berpendapat bentuk perkahwinan ini dapat mengelakkan
pertindanan pusaka sarang burung yang terlalu ruwet. Ibu bapa seorang lelaki
mungkin datang daripada kelompok yang sama atau sekurang-kurangnya datuk
neneknya berasal daripada kelompok yang sama (Fox, 1985). Dengan itu, kelompok
ini menghasilkan kelompok keturunan yang berasaskan keturunan daripada sebelah
nenek moyang yang sama sekali gus dia akan menjadi ahli kepada beberapa lot gua.
Pertindanan ini juga tidak terhad kepada satu keturunan sahaja kerana semua yang
lahir akan menjadi ahli bagi semua keturunan daripada nenek moyang pengasas.
Kaedah perwarisan ini berbeza dengan kaedah perwarisan sistem senasab yang
berdasarkan prinsip sepihak (unilineal system) sama ada melalui nasab ibu atau nasab

bapa sahaja.

3 Sistem ambilineal bermaksud seseorang boleh menggalurkan keturunan melalui garis lelaki dan
perempuan. Ia juga disebut sebagai non-unilineal descent iaitu suatu istilah yang digunakan oleh ahli
antropologi yang merujuk kepada sistem keturunan yang tidak bertindak secara eksklusif berdasarkan
prinsip satu pihak (unilineal system), seperti sistem matrilineal, patrilineal atau unilineal berganda.
K.A. Keesing pula mencadangkan supaya ia disebut dengan istilah keturunan kognatik (cognatic
descent) iaitu merujuk kepada sistem yang membolehkan seseorang menggalurkan keturunannya
melalui garis lelaki dan perempuan secara sama rata. Manakala penulis yang lain pula menggunakan
istilah tersebut sebagai istilah yang merujuk kepada sistem bilateral berganda atau bilineal. (Smith,
1986).
30



Apabila diperhalusi, bentuk perkahwinan yang unik ini menjadikan harta pusaka
sarang burung dikuasai dan berkisar dalam kalangan masyarakat Idahan sahaja. Jelas,
adat ini telah menetapkan perwarisan berdasarkan silsilah (jurai keturunan), tanpa
mengambil kira ikatan perkahwinan. Amalan ini tentunya tidak menimbulkan masalah
kritikal kerana setiap pasangan lelaki dan perempuan merupakan pewaris yang lahir
daripada keturunan nenek moyang yang sama dan mendapat bahagian harta pusaka
sarang burung mengikut kelompok masing-masing. Seterusnya, sementelahan bentuk
perkahwinan kedua (memikit) berlaku, maka anak kepada pasangan yang berkahwin
akan mendapat bahagian melalui salah satu daripada ibu atau bapanya, sebagai
pewaris sarang burung. Bagaimanapun, pasangan si mati (pewaris) tidak berhak untuk
mewarisi bahagian si mati. Justeru, adat pewarisan pusaka sarang burung dalam suku

Idahan secara jelas hanya sah diperturunkan berlunaskan silsilah sahaja.

Amalan eksklusif yang amat ditekankan dalam adat pembahagian warisan sarang
burung ialah anak si pewaris tidak berhak mengambil bahagian (fudta’) ibu atau
bapanya yang masih hidup. Seandainya si pewaris sudah terlalu tua atau uzur, maka si
anak hanya boleh menguruskan bahagian ibu atau bapanya sahaja. Apabila berlaku
kematian, anak kepada si mati akan mewarisi pusaka sarang burung secara sama rata
(Temu bual dengan Onga Langadai, 2005). Pewarisan tersebut tidak mengira sama
ada si mati adalah lelaki atau wanita (Piper, 1988). Jelas, sekiranya si mati
meninggalkan tiga orang anak, warisan yang diterima akan dibahagikan kepada tiga

bahagian mengikut jumlah anak.

Rajah 1: Kaedah pewarisan dan pengagihan pusaka sarang burung kepada ahli

waris.

31



Pembahagian tersebut berbeza bagi suami yang berpoligami: sekiranya si suami mati
dengan meninggalkan anak (atau anak-anak) hasil daripada perkongsian hidup dengan
lebih daripada seorang isteri, ia dikira berdasarkan jumlah isteri yang mempunyai
anak dan dibahagikan secara sama rata (Piper, 1988). Sebagai contoh, sekiranya
beliau mempunyai tiga orang isteri, maka bahagian yang diwarisi akan dibahagikan
kepada tiga bahagian, mengikut jumlah isteri yang masing-masing mempunyai anak,
hasil daripada perkongsian hidup mereka dengan si mati (suami). Setelah itu, setiap
bahagian tersebut akan diagihkan dengan berlunaskan jumlah anak tanpa mengira
sama ada anak bersama isteri pertama berjumlah dua orang atau lebih. Begitu juga

dengan anak (atau anak-anak) kepada isteri si mati yang lain.

Adat unik ini dilaksanakan atas kepercayaan bahawa hasil pendapatan seorang bapa
perlu dibahagikan mengikut jumlah isterinya (Onga Langadai, 2005). Seandainya
seorang daripada isteri si mati tidak mempunyai anak, maka si isteri tidak berhak
mendapat bahagian suaminya kerana harta tersebut hanya boleh diwarisi berdasarkan

keturunan sahaja — sekali lagi, bukannya melalui perkahwinan (Piper, 1988).

Si Mati
| | I |
Ister1 1 Ister1 2 Ister1 3

12 12 0

Rajah 2: Kaedah pewarisan dan pengagihan kepada anak daripada isteri-isteri.

Andai si mati yang tidak mempunyai anak (puncho), bahagian beliau akan

dibahagikan kepada saudara terdekat* yang bersama-sama mewarisi sesebuah lot gua

* Saudara yang dimaksudkan ialah (i)adik, abang atau kakak (ii)adik atau abang atau kakak isteri atau
suami jika sekiranya anak masih kecil dan isteri atau suami telah meninggal dunia (iii)ibu atau bapa
atau nenek moyang atau keturunan sezuriat.

32



dengan si mati (Piper, 1988). Sebagai contoh, apabila seorang pewaris daripada tiga
orang adik beradik mati tanpa meninggalkan anak, maka pembahagian untuk
ketiga-tiga saudara tersebut akan menjadi dua bahagian. Ini bermakna, adik beradik si

mati atau waris mereka akan memperoleh bahagian si mati secara sama rata.

Jika si mati ialah seorang wanita dan meninggalkan anak hasil daripada perkongsian
hidupnya dengan lebih daripada seorang suami, anak-anaknya yang berlainan bapa
akan mewarisi harta ibu mereka secara sama rata. Rasionalnya, ibulah yang
melahirkan anak-anaknya sendiri dan justeru kerana itu, mereka berhak mendapat hak
sama rata dalam segala hal, termasuklah perwarisan harta (Temu bual dengan Onga

Langadai, 2005).

Si Mati
(ibu)

: Suami 2 Suami 3
Suamu 1

Anak 2
1/4

Rajah 3: Kaedah pewarisan anak berlainan bapa

Penggiliran Anjal

Setelah generasi Idahan kian berkembang, ini menyebabkan proses pembahagiannya
menjadi semakin rumit. Perkara ini tidak dapat dielakkan kerana jumlah keluarga
setiap generasi semakin berkembang. Natijahnya, pembahagian hasil sarang burung
bagi setiap lot gua menjadi semakin mengecil (Mohamed Yusoff Ismail, 1985). Oleh
itu, kaedah penggiliran khas diperkenalkan untuk memberikan peluang kepada setiap

33



pewaris bagi menikmati hasil yang saksama. Di sini, muncul satu lagi idea genius
suku Idahan. Kaedah penggiliran ini merupakan hasil permuafakatan nenek moyang
Idahan. Mereka telah menetapkan sistem penggiliran menuai sarang burung mengikut
tahun bagi setiap keluarga yang sama-sama mewarisi sesebuah lot gua, berdasarkan
jurai keturunan dan pertalian mereka dengan nenek moyang daripada setiap keluarga

(seruwok inni’) (Temu bual dengan Onga Langadai, 2005).

Sebagai contohnya, bagi sesebuah lot gua yang diwarisi oleh lima orang nenek
moyang, ahli waris bagi anak kepada setiap nenek moyang tersebut akan menuai
sarang burung mengikut penggiliran tahun masing-masing. Dengan itu, setiap ahli
waris akan menunggu giliran mereka sehingga lima tahun untuk menuai sarang

burung berdasarkan kitaran nenek moyang mereka.

Waris ~ Waris

Nenek Nenek
Moyang 1 Moyang 2

waris waris

Nenek Nenek
Moyang 4 bMoyang 3

Rajah 4: Kaedah penggiliran menuai sarang burung.

Apabila tiba giliran menuai bagi nenek moyang pertama, waris kepada nenek moyang
tersebut akan menuai sarang burung dan diagihkan mengikut jumlah ahli waris yang
terlibat, berlunaskan adat itu sendiri (Temu bual dengan Onga Langadai, 2005).
Sebagai contohnya, jika anak kepada nenek moyang pertama seramai dua orang,

maka waris kepada anak nenek moyang pertama akan menuai sarang burung dan

34



dibahagikan kepada dua bahagian iaitu mengikut jumlah anak kepada nenek moyang.
Setelah itu, setiap bahagian tersebut akan diagihkan mengikut jumlah ahli waris
kepada setiap anak nenek moyang terbabit. Apabila tiba giliran bagi nenek moyang
berikutnya, maka waris kepada nenek moyang tersebut akan mengambil bahagian
menuai sarang burung, seperti giliran waris sebelumnya. Dengan ini, jelas penggiliran
tahun menuai sarang burung bagi sebuah lot gua bergantung kepada jumlah nenek
moyang yang mewarisi lot gua dan pengagihannya adalah dengan berdasarkan jumlah
ahli waris yang terlibat. Kaedah ini menjadikan setiap keluarga yang mewarisi lot gua
berpeluang untuk menikmati hasil pusaka sarang burung (Mohamed Yusoff Ismail,

1985).

Keabsahan dan Kesinambungan

Zaman penjajahan bermula ketika Sabah dengan rasminya diperintah oleh Syarikat
Berpiagam Borneo Utara British (1881-1941). Pada 22 Januari 1878, Baron Von
Overbeck telah memperoleh konsesi Borneo Utara daripada Kesultanan Sulu dengan
kadar sewaan sejumlah 5, 000 setahun (Tregoning, 1958). Beliau telah melantik W.B.
Pryer untuk membangunkan Sandakan yang dilihatnya mempunyai potensi besar
untuk dimajukan. Pada 11 Februari 1878, Pryer telah mula berkuasa di Sandakan dan
tindakan pertama yang dilakukannya ialah mengenakan duti ke atas semua jenis
perdagangan. Selain itu, beliau telah meluaskan kuasanya sehingga ke kawasan
Kinabatangan memandangkan kawasan tersebut merupakan sumber utama
pengeluaran hasil hutan di Sandakan dan antara sumber terpentingnya ialah sarang

burung di Gua Gomantong (Buyong, 1981).

Pada tahun 1881, piagam telah diserahkan oleh kerajaan kolonial British kepada
Syarikat Berpiagam Borneo Utara British (SBBUB) untuk mentadbiruruskan Borneo
Utara sebagai wilayah naungan empayar British. Piagam tersebut menegaskan
SBBUB tidak boleh mencampuri sama sekali hal ehwal agama dan adat istiadat
bumiputera (Buyong, 1981). Justeru, beberapa peraturan dan undang-undang yang
membabitkan cukai barang dagangan serta duti kastam yang perlu dibayar kepada
pihak berkuasa telah diguballaksanakan. Perdagangan sarang burung yang ketika itu
merupakan antara barang dagangan terpenting turut dikenakan cukai royalti sebanyak

35



10 peratus (Tregonning, 1958). Pemungutan cukai tersebut pada asalnya hanyalah
dikenakan ke atas sarang burung yang dituai dari gua-gua yang terletak di Teluk
Kinabatangan sahaja. Hasil pendapatan yang tinggi menerusi penuaian sarang burung
dan pungutan cukai eksport sarang burung telah menyebabkan SBBUB mengenal
pasti potensi percukaian yang melibatkan gua-gua sarang burung lain di kawasan

Teluk Darvel.

Pada tahun 1884, pihak SBBUB meninjau gua Madai dan gua-gua lain’ yang diwarisi
oleh etnik Idahan untuk menyelidiki hasil penuaian sarang burung yang turut
dikenakan pungutan cukai 10 peratus (British Herald North Borneo, 1 Oktober 1884).
Apabila rundingan dilakukan, satu perjanjian bertulis mengenainya telah dimeterai
antara wakil etnik Idahan dengan pihak pentadbir kolonial (British Herald Chartered
Company Papers, 27 Januari 1884). Sungguhpun begitu, hak pemilikan terhadap
gua-gua yang diwarisi oleh etnik Idahan tetap dihormati. K.G. Tregonning (1958)
dalam hal tersebut menyatakan: “Their collection was placed on an organized footing,
with increased profits going to all concerned, and native rights of ownership carefully

respected.”

Sepanjang tempoh 60 tahun memerintah Borneo Utara, pihak SBBUB telah menjejaki
gua-gua sarang burung yang terletak di seluruh kawasan pantai timur dan barat serta
pulau-pulau di sekelilingnya (Tregonning, 1958). Mengikut temu bual penulis
bersama Datu Sibi bin Agaseh, pada zaman itu, aktiviti menuai sarang burung
dibenarkan dan diteruskan. Malah, beberapa peraturan telah dibuat oleh pihak
SBBUB tanpa mengganggu adat dan hak eksklusif suku Idahan.

Peraturan terawal yang dibuat ialah melibatkan pendaftaran nama pewaris sarang
burung di gua-gua yang diiktiraf oleh pemerintah sebagai hak milik etnik Idahan. Ia
telah dibuat menerusi Proklamasi Sarang Burung bernombor 22 tahun 1901.
Pendaftaran tersebut termaktub dalam “Buku Daftar Sarang Burung Teluk Darvel”
yang diletakkan di Pejabat Residen Pantai Timur dan mempunyai satu salinan sah
yang diletakkan di ibu pejabat pentadbiran SBBUB di Sandakan. Proklamasi ini

mengandungi beberapa peraturan mengenai pendaftaran nama waris dan rujukan kes

* Gua-gua yang terlibat ialah gua Madai, Baturong, Tapadong dan Segarong.
36



pertikaian yang harus dibawa ke Mahkamah Campuran. Proses mengumpul nama
pewaris telah dibuat merangkumi semua kawasan petempatan etnik Idahan oleh ketua

etnik Idahan dan Ketua-ketua Kampung yang dilantik oleh SBBUB.

Penguasaan hasil kutipan sarang burung dan pemungutan cukai telah mendorong
pihak SBBUB untuk membuat undang-undang khas berkaitan sarang burung yang
terdapat di Borneo Utara. Proklamasi 23/1901 merupakan undang-undang pertama
yang dibuat oleh SBBUB iaitu mengenai sarang burung di gua-gua milik SBBUB.
Pada tahun 1913, satu proklamasi telah dibuat yang menggabungkan proklamasi
22/1901 dan 23/1901 menjadi suatu bentuk undang-undang sarang burung yang lebih
mujmal. Pada tahun 1914, proklamasi ini telah dipinda dengan beberapa peruntukan
baharu, terutamanya berkait dengan pemasukan senarai gua-gua milik kerajaan dan
milik individu serta reformasi dalam susunan undang-undangnya. Pada tahun 1914,
Ordinan Sarang Burung telah diluluskan untuk mengawal aktiviti pengumpulan dan

penjualan sarang burung di seluruh gua yang terdapat di Borneo Utara.

Mengenai peraturan yang melibatkan gua-gua milik etnik Idahan, Seksyen 9 Ordinan
memperuntukkan peraturan khas yang mengandungi daftar ahli waris bagi pewaris
yang telah meninggal dunia, seperti dicatatkan dalam “Buku Daftar Sarang Burung
Teluk Darvel”.® Dengan adanya peraturan ini, pewaris bagi setiap lot gua dapat
dikenal pasti. Begitu juga dengan giliran bagi tahun menuai sarang burung oleh setiap
pewaris. Ini menunjukkan pengiktirafan SBBUB terhadap adat dan hak eksklusif suku

Idahan terhadap perwarisan sarang burung.

Berdasarkan perbincangan sebelum ini, didapati adat pengagihan yang diamalkan oleh
etnik Idahan hanya boleh diperturunkan kepada pewarisnya sahaja yang melibatkan
anak atau saudara terdekat si pewaris. Perkara ini dijelaskan dalam Ordinan 1914,

Seksyen 2 (ii): “Interest in any cave shall pass by inheritance only and shall not be

% Rekod ini dahulunya disebut sebagai “Buk Tersilo” atau “Buku Salasilo”. Ia mula dibuat pada tahun
1905 oleh Ketua Anak Negeri yang dilantik ketika itu. Buku ini mengandungi nama setiap gua, nama
lot gua, tahun penggiliran menuai, nama tahun penggiliran, nama ahli waris, jenis sarang burung yang
dipungut dan nama pemilik lubang gua. Daftar ini dibuat bertujuan untuk merekodkan nama ahli-ahli
waris yang terlibat dengan lubang gua dan tahun penggiliran menuai sarang burung. Dengan itu,
sekiranya berlaku kematian, maka nama anak si mati akan didaftarkan dalam buku tersebut sebagi
pewaris yang akan mengambil bahagian si mati.

37



alienated”. Perkataan inheritance dalam undang-undang ini jelas merujuk kepada adat
pewarisan etnik Idahan yang berdasarkan keturunan. Peruntukan tersebut dibuat
sebagai menghormati adat atau masyarakat yang bersetuju untuk membayar cukai

kepada pihak SBBUB.

Sementara itu, “Buku Daftar Sarang Burung Teluk Darvel” turut berperanan sebagai
rekod rasmi (daftar nama ahli waris) yang menjadi rujukan sahih dan legalistik bagi
para waris dan pihak pentadbiran SBBUB. Ia bukanlah sekadar mengandungi daftar
nama pewaris, bahkan mengenai tahun giliran menuai sarang burung yang merupakan
amalan unik dalam adat pengagihan suku Idahan secara turun temurun. Menerusi
Ordinan 1914, peraturan berkenaan dengan “Buku Daftar Sarang Burung Teluk

Darvel” terkandung dalam Seksyen 9:

(2)The names of all persons entitled to participate in the profits
of caves numbered 1 to 4 inclusive in the First schedule of the
Ordinance, and known as the *“ Darvel Bay Bird’s Nests Caves
Register” shall be as enumerated in the Register and all entries
made in such Register shall be deemed conclusive evidence of
the right to and of the extent to which persons shall so
participate and except as is provide in rule 3 no fresh claim shall
be recognized and no name in such register be deleted without
the sanction of The Yang DiPertua Negara whose authority shall
in every case be quoted on the margin of such register.

(3)Whensoever the death of any person owning a share in any
cave shall occur the names of the heirs of such person shall be
noted in the blank pages provided at the end of such Register and
a reference number placed against the name of the deceased and
details of such alterations forthwith forwarded to the Resident
for insertion in the duplicate Register.

Peraturan mengenai pendaftaran nama ahli waris kepada pewaris yang meninggal
dunia jelas sekali menunjukkan penguatkuasaan adat pewarisan berdasarkan
keturunan yang diamalkan oleh suku Idahan, di samping berperanan untuk
melindungi hak pewaris terhadap pusaka sarang burung di gua-gua milik mereka.
Oleh itu, apabila seseorang mendakwa dia merupakan seorang pewaris, maka beliau
harus membuktikannya melalui jurai keturunannya. Jika seseorang itu berjaya

membuktikan jurai keturunannya dan didapati sahih pembuktiannya, seperti yang

38



tercatat dalam “Buku Daftar Sarang Burung Teluk Darvel”, justeru dengan serta merta
beliau layak mendapat hak perwarisan sarang burung di gua-gua berkenaan. Jelas,
peruntukan dan peraturan yang melibatkan gua-gua warisan etnik Idahan mempunyai
hubung kait dengan undang-undang adat yang melibatkan pengagihan pusaka sarang

burung yang telah diamalkan sejak turun temurun.

Gambar 3: Butiran Pewaris Tercatat Dalam “Buku Daftar Sarang Burung

Teluk Darvel”.

Apabila Jepun mula menakluk Borneo Utara dan bermulanya era pendudukan tentera
imperial Jepun, semua aktiviti penuaian sarang burung telah terhenti (1940-1945).
Namun begitu, pada tahun 1947, setelah kerajaan kolonial British menjajah Borneo
Utara, etnik Idahan mulai menjalankan semula aktiviti penuaian sarang burung
mengikut adat dan hak eksklusif mereka sendiri. Setelah Sabah merdeka dalam

Persekutuan Malaysia, adat dan hak suku Idahan terhadap sarang burung masih

39



diteruskan. Namun begitu, timbul cabaran baharu dalam kalangan pewaris
memandangkan generasi Idahan semakin berkembang dan bahagian yang mereka
peroleh daripada aktiviti penuaian sarang burung semakin kecil. Natijahnya, pewaris
terpaksa menunggu tahun penggiliran menuai yang semakin panjang. Atas sebab itu,
satu kaedah baharu telah diperkenalkan yang membolehkan pewaris menjual atau
menyewakan bahagian bagi tahun giliran menuai sesebuah lot gua kepada orang lain —
dalam kalangan etnik Idahan sendiri — yang sanggup membelinya pada kadar harga

yang telah dipersepakati bersama (Piper, 1988).

Harga bahagian yang dijual dilakukan dengan berdasarkan saiz lot gua dan nilai
kebiasaan sarang burung yang dikutip bagi musim tertentu. Pembeli akan diberikan
hak untuk menuai sarang burung bersama keluarga penjual apabila tiba giliran
menuai. Pihak yang menjual lot gua pula dikehendaki untuk menyediakan surat
perjanjian. Menerusinya, dinyatakan dengan jelas dua aspek iaitu (i)persetujuan jual
beli dan (ii)tahun penggiliran menuai sarang burung. Hal ini dilaksanakan untuk
memudahkan kedua-dua pihak membuat rujukan apabila berlaku sebarang keraguan

atau masalah (Temu bual dengan Onga Langadai, 2005).

Pada tahun 1995, berlaku pertambahan daripada dua musim kepada tiga musim
menuai bagi setiap tahun. Musim papas bermula pada April sehingga Mei, manakala
musim penangoh bermula pada Ogos sehingga September; dan tambahan musim
disebut ekor atau penanging bermula pada November sehingga Disember.
Pertambahan musim ini diperkenalkan atas sebab peningkatan harga sarang burung
yang semakin tinggi di pasaran dunia (Mohamed Yusoft Ismail, 1985). Oleh itu,
setiap keluarga mempunyai peluang keemasan untuk menuai sarang burung sebanyak
tiga kali setahun dan dapat menikmati hasil tuaian dalam jangka masa yang lebih
singkat berbanding sebelumnya. Ini merupakan kesan terpenting pemeliharaan adat
dan hak eksklusif suku Idahan terhadap penuaian sarang burung yang dipertahankan
secara konstruktif dan legalistik sekali gus memperlihatkan intelektualisme nenek

moyang Idahan yang genius. Patah tumbuh hilang berganti.

40



Kesimpulan

Sehingga kini, pembahagian harta pusaka sarang burung dalam etnik Idahan masih
mengekalkan amalan dan adat unik nenek moyang mereka. Hak pewarisan yang
dibenarkan hanya diperturunkan melalui keturunan sahaja. Bagaimanapun, beberapa
perubahan mengenai adat menuai telah dilaksanakan akibat peningkatan jumlah ahli
waris hampir setiap tahun. Ini menunjukkan penetapan adat yang dirintisi oleh nenek
moyang Idahan terdahulu turut mempunyai nilainya tersendiri dan masih bersesuaian
dengan keadaan serta perubahan semasa. Apabila peraturan tersebut mendatangkan
banyak maslahah dan bersifat dinamik dalam arus perkembangan zaman, maka sudah
tentulah amalan adat dan hak eksklusif ini perlu dilestarikan sebagai warisan nasional
dan legasi sejarah yang sangat berharga. Sungguhpun masyarakat Idahan terkenal
sebagai etnik peribumi yang pertama menerima ajaran Islam di negeri Sabah, namun
pengaruh adat sangat kental dalam amalan pembahagian harta pusaka sarang burung.
Ini ditambah lagi dengan penguatkuasaan Ordinan Sarang Burung 1914 yang
diluluskan oleh SBBUB sembari memperkukuh pegangan mereka terhadap adat
dinamik tersebut dewasa ini. Pengiktirafan SBBUB dan British terhadap adat dan hak
eksklusif Idahan dapat dibuktikan menerusi Buku Daftar Teluk Darvel. Rekod rasmi
ini memelihara dan menjamin hak setiap pewaris pusaka sarang burung menerusi jurai

keturunan. Sejarah ialah neraca masa lalu dan cerminan masa depan.

41



Rujukan

Abdullah @ Alwi Hj Hassan. (1997). Adat Melayu di Malaysia Mengikut Perspektif
Perundangan Islam Dalam Jurnal Syariah. Kuala Lumpur: Akademi Pengajian Islam.
Universiti Malaya.

Abdullah Siddik (1975). Pengantar Undang-undang Adat di Malaysia. Kuala
Lumpur: Penerbit Universiti Malaya

Buyong bin Adil. (1981). Sejarah Sabah. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.
British North Borneo Chartered Company Papers. 1 Oktober 1884. C.O. 874/237.
British North Borneo Chartered Company Papers. 27 Januari 1884. C.O. 874/236.
Fox, R. (1985). Kinship and Marriage. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Harisson, T. and Harisson. (1971). The Prehistory of Sabah. Dalam Sabah Society
Journal Monograph, Vol. IV. Kota Kinabalu: Sabah Society.

Holly, S. (1955). The Origin of The Idahan People. Sarawak Museum Journal.
Vol.VL.

Hooker, M.B. (1978). Adat Law In Modern Indonesia. Dalam East Asian Historical
Monograph. London: Oxford University Press.

Mohamed Azam  Mohamed Adil. (2000). Pengaruh Adat Tempatan Dalam
Menentukan Fatwa Di Malaysia. Kertas persidangan Seminar Hukum Islam Semasa
Peringkat Kebangsaan. Kuala Lumpur.

Moody, D. Moody, M. (1990). “The Ida’an”. Dalam G.L. Sherwood (ed.). Social
organization of Sabah Societies. Kota Kinabalu: Sabah Museum and State Archieves

Department.

Orolfo, P. (1961). Discovery of Bird’s Nests Caves in North Borneo. Sarawak
Museum Journal. Vol. X.

Othman Ishak. (1979). Hubungan Antara Undang-undang Islam Dengan
Undang-undang Adat, Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Piper, M. (1988). The Idahan. Sabah Museum Monograph, Vol.Il.
Rutter, O. (1929). The Pagans of North Borneo. London: Hutchinson and Co. Ltd.

Roth, H.L. (1964). The Natives of Sarawak ang British North Borneo. Vol. II.
Singapore: University of Malaya Press.

42



Seymour-Smith, C. (1986). Macmillan Dictionary of Anthropology. Macmillan Press
Ltd.

Tan Bee Hong. (1995). Nest of Goodness. New Sunday Times (Sunday Style). 4
September 1995.

Tarling, N. (ed.) (1989). A Decade in Borneo: Mrs Pryer In Sabah (Diaries and
Papers From The Late Nineteenth Century Paper). New Zealand: University of
Auckland.

Tregonning, K.G. (1958). Under Chartered Company Rule: North Borneo,
1881-1946. Singapore: University Malaya Press.

Trimingham, J.S. (1949). Islam in the Sudan. London: Oxford University Press.

Warren, J.F. (1971). The North Borneo Chartered Company’s Administration of The
Bajau, 1878-190: The Pacification of a Maritime Nomadic People. The Centre for
International Studies. Athens: Ohio University.

Senarai Informan

Datu Sibi bin Datu Agaseh, Mantan Ketua Anak Negeri (1957-1981), Yang Dipertua
PEWARIS (1995-1997), Pengerusi Majlis Adat Istiadat (2002- 2006), 11 Disember
2005.

Onga bin Langadai, Mantan Ketua Anak Negeri Lahad Datu (1980-1983) Mantan
Ketua Daerah Lahad Datu (1984-2000), Timbalan Yang Dipertua PEWARIS (1995-
1997), Timbalan Pengerusi Majlis Adat Istiadat Suku Kaum Idahan (2002-2006), 10
Disember 2005.

43



