
151 

 

JURNAL ANTARABANGSA PENGAJIAN KEPULAUAN MELAYU. VOL 1 (4) 2024 
___________________________________________________________________  

INTERNATIONAL JOURNAL OF MELAYU ARCHIPELAGO STUDIES   
 

 

__________________________________________________________________  

 

Membina Insan dan Peradaban Madani:  

Idealisme dan Realisme 

 

Mahirah Masdin 

 

Pengenalan 

 

Adakah masyarakat masa kini hidup secara bertamadun? Hampir setiap masyarakat dalam 

dunia mengisytiharkan mereka menjalani kehidupan bertamadun. Mereka percaya kehidupan 

bertamadun itu bermakna mempunyai jaminan pekerjaan, kelestarian sumber makanan, 

kemakmuran sistem ekonomi, literasi dan pendidikan seimbang, dinamisme perbandaran,  

kestabilan politik dan kelengkapan infrastruktur dan sebagainya. Konsepsi tentang 

ketamadunan dan komodenan yang ditakrifkan dalam kehidupan masa kini amat 

membimbangkan kerana ia boleh membahagikan kelompok masyarakat kepada dua bahagian 

iaitu yang moden dan primitif, yang tinggal di bandar dan tinggal di kawasan pedalaman. 

Sekiranya hanya masyarakat yang tinggal di bandar dianggap sebagai bertamadun, adakah 

masyarakat yang berada di kawasan pedalaman itu dianggap sebagai kolot? Walaupun mereka 

menyedari keberadaan dan kelangsungan pembangunan dunia moden, tetapi mereka tetap 

mengekalkan nilai jatidiri budaya sendiri untuk menyelamatkan diri daripada diperhambakan 

oleh arus kemodenan. Oleh itu, untuk menjawab persoalan setakat mana masyarakat masa kini 

hidup secara bertamadun, adalah lebih baik untuk memahami makna tamadun terlebih dahulu, 

kepentingan budaya lokalistik dalam kehidupan dan sendi kehidupan penting yang perlu 

dipelihara demi memastikan mereka terus hidup dalam ketamaduan sembari mengekalkan 

budaya asalnya.  

 

Akar Ketamadunan dan Igauan Kemodenan    

 

Apakah makna tamadun? Apakah ciri utama yang disebutkan sebagai tamadun sekali gus 

melambangkan ketamadunan? Untuk menggarap maksud tamadun dengan lebih jelas, adalah 

lebih baik untuk memahami sejarah ringkasnya. Persoalannya, bilakah tamadun bermula? Akan 



152 

 

tetapi, untuk menetapkan dengan lebih tepat tahun bermulanya kehidupan bertamadun adalah 

sukar kerana terdapat kerencaman pandangan mengenainya. Pada asasnya, penanda aras bagi 

permulaan tamadun dapat ditelusuri dengan bermulanya aktiviti pertanian. Kenapa dengan 

pertanian? Pertanian merupakan aktiviti novis manusia untuk meneruskan kelangsungan hidup 

mereka dengan memenuhi keperluan asas seharian, khasnya makanan. Tanpa makanan, 

manusia akan pupus. Tanpa makanan, tamadun pasti musnah. Oleh itu, terdapat dua aspek yang 

perlu dipenuhi iaitu sumber makanan dan sumber ekonomi.  

 

Dipercayai bahawa pertanian merupakan indikator penting yang menandakan kemunculan 

tamadun. Tamadun manusia dikatakan bermula di Mesopotamia. Kemudian, disusuli 

kemunculan tamadun di Mesir sekitar 5,000 tahun dahulu (Kabuye, 2016). Di Mesopotamia, 

muncul kerajaannya yang terawal iaitu Sumeria (3500 SM) dan diakhiri dengan Chaldea (539 

SM). Pada masa ini, tamadun Mesopotamia telah menjadi sebahagian daripada Iraq, Syria, 

Turki dan Iran. Kerajaan Sumeria dikembangkan dengan membina penempatan, menjalankan 

aktiviti pertanian, membuat sistem saliran dan membangunkan sistem perbandaran. Dalam 

perkembangan berkaitan, tamadun turut muncul di China dan India (Kabuye, 2016). Di China, 

tamadun terawalnya berkembang dengan kemunculan tamadun Huang He (dikenali sebagai 

Sungai Kuning). Kegiatan awal mereka berfokuskan kegiatan pertanian, penternakan, 

mengumpul hasil hutan dan berburu.  

 

Kenapakah aktiviti pertanian dijadikan sebagai kayu ukur genesis ketamadunan? Aktiviti 

pertanian telah menjadi wadah dan katalis penciptaan teknologi (bermula dengan peralatan 

kayu dan batu) yang digunakan untuk melancarkan kegiatan pertanian. Peralatan tersebut 

digunakan untuk bercucuk tanam, menangkap dan menyembelih haiwan (untuk tujuan 

makanan), membuat pakaian dan sebagainya. Penciptaan alat pertanian daripada batu kepada 

besi memerlukan kemahiran khusus, seperti pengeluaran dan melebur logam sekali gus 

mencetuskan perkembangan kemahiran berteknologi tinggi yang lain. Dengan berkembangnya 

kemahiran teknologi peleburan logam, ia memacu perkembangan teknologi yang lebih canggih 

pula, seperti penempatan tetap penduduk. Apabila berlaku suatu bentuk penempatan tetap, 

maka muncullah pelbagai sistem progresif dan dinamik yang meningkatkan tahap progresisme 

dalam kehidupan komuniti tersebut, merangkumi dimensi politik, ekonomi, sosial, budaya, 

seni, pendidikan dan sebagainya. Bermula dari titik inilah, kehidupan bertamadun boleh 



153 

 

berkembang dari peringkat yang asas sehinggalah ke tahap yang lebih maju, dengan 

membentuk sistem dan struktur ketamadunan yang holistik.  

 

Sistem ekonomi dan politik merupakan dua ciri yang sangat penting dalam perkembangan 

ketamadunan, namun ada kalanya krisis krusial ekonomi dan politik boleh menyebabkan 

kehancuran tamadun itu sendiri. Sistem politik membentuk, menguatkuasakan dan 

melaksanakan undang-undang bagi memastikan masyarakat hidup dalam norma yang telah 

ditetapkan, manakala sistem ekonomi berperanan definitif untuk menghasilkan dan 

mengagihkan sumber kekayaan, serta membuka peluang ekonomi dan pelbagai perkhidmatan 

agar masyarakat dapat menikmati hak dan keadilan dalam peradabannya (Kabuye, 2016).  

 

Secara asasnya, tamadun yang dipercayai bermula dengan aktiviti pertanian telah membuka 

ruang kepada perkembangan taraf kehidupan yang lebih baik. Oleh itu, kata kunci yang 

menunjukkan secara jelas maksud tamadun adalah berkembang atau membangun. Justeru, 

perkembangan tamadun perlu melibatkan sekumpulan manusia intelektual yang membentuk 

masyarakat berketamaduan (Cheshev, 2016). Menerusinya, pembangunan akan berlaku dari 

satu tahap ke tahap yang lebih maju, dengan membina elemen penempatan yang tetap dan 

terlibat dalam pengkhususan aktiviti ekonomi dan sosial lantas membawa kepada 

pembangunan peradaban secara mujmal dan mangkus. Seperti awalnya, bermulanya tamadun 

manusia ditandai dengan aktiviti pertanian dengan menggunakan kayu dan batu; seterusnya 

masyarakat (khasnya kaum intelektual) mencetuskan idea genius untuk melancarkan lagi 

aktiviti bercucuk tanam, dengan menggunakan logam. Kemudian, masyarakat mula membina 

penempatan tetap untuk dibangunkan dan diwariskan kepada generasi berikutnya lalu 

membentuk suatu sistem yang mapan untuk keseluruhan masyarakatnya demi memastikan 

kehidupan mereka lebih tersusun dan teratur dalam semua aspek ketamadunan. 

  

Rangkuman konsep dan definisi tamadun, seperti disentuh tadi, dapat digarap dengan lebih 

mendalam lagi menerusi beberapa idea terpilih, misalnya perspektif Targowski (2009): penulis 

ini mendefinisikan tamadun sebagai pencapaian tahap tinggi dalam aspek budaya, sains, 

industri dan pentadbiran kerajaan. Signifikasi elemen pencapaian dalam mendefinisikan 

tamadun turut digunakan McGaughey (2000). Dia menjelaskan tamadun merupakan suatu 

bentuk pencapaian (manusiawi dan bendawi) yang makroskoptik – meliputi seluruh aspek 

kehidupan – dalam masyarakat tertentu. Justeru, bagi McGaughey (2000), manusia primitif 



154 

 

belum lagi layak dianggap sebagai manusia bertamadun kerana mereka tidak mempunyai nilai 

budaya yang tinggi, malah budaya terus berkembang secara dinamik dan menjadi lebih 

progresif.  

 

Sementara takrifan Blaha (2002) lebih konkrit sifatnya. Tamadun ditakrifkan sebagai 

sekumpulan manusia yang berkongsi budaya yang sama dan lazimnya menggunakan bahasa 

pertuturan yang sama dalam lokaliti yang sama. Takrifan Targowski (2004) pula kelihatan 

abstrak. Penulis itu memerihalkan tamadun sebagai struktur bahan maklumat yang dibentuk 

oleh manusia untuk membolehkan mereka beradaptasi dengan lebih efektif dalam kehidupan 

yang melibatkan tiga arah hubungan – diri sendiri, alam dan Tuhan. Tamadun menjadi aspek 

penting yang dapat membezakan antara manusia sivilistik dengan manusia primitif dan haiwan. 

Selanjutnya, Targowski (2004) menggariskan tiga elemen utama tamadun: 

 

a) Kumpulan manusia – keteraturan tatafikir dan tatalaku dalam pembentukan tamadun. 

b) Kebudayaan – nilai dan simbol budaya yang membentuk corak tingkah laku manusia, 

emosi dan reaksi. Budaya bukanlah bertujuan untuk memenuhi keperluan hidup materialisme, 

tetapi dimanfaatkan untuk membentuk nilai kehidupan dan menetapkan simbol sebagai 

mewakili budaya tersebut. 

c) Prasarana – teknologi yang digunakan untuk memperoleh atau menggunakan bahan 

lain untuk tujuan kemajuan hidup duniawi. 

 

Kabuye (2016) menggarisbawahi lima elemen tamadun: (i)sistem moral dan undang-undang 

untuk mengawal tingkah laku manusia, (ii)teknologi canggih untuk menggalakkan proses 

komunikasi dan penghasilan barang; (iii)kerajaan yang berperanan untuk melindungi keadilan 

dan hak individu dalam masyarakat, (iv)bekalan makanan untuk memastikan pertumbuhan 

populasi dan (v)budaya. Jika diperhatikan beberapa definisi terpilih mengenai tamadun, elemen 

budaya diberikan penekanan kerana budaya mempunyai kedudukan yang amat kritikal dalam 

kehidupan masyarakat berperadaban. Elemen budaya bukan sahaja membentuk masyarakat 

yang bertamadun secara luaran, malah ia turut memberi impak dalaman terhadap individu 

dalam masyarakat secara khusus yakni impak ke atas gaya pemikiran dan sukap mereka. 

 

Impak Terhadap Tatafikir dan Tatalaku 

 



155 

 

Pemikiran merupakan proses mental; manusia membentuk penyatuan psikologikal dengan 

model dunia sebenar. Pemikiran merupakan asas kepada semua aktiviti kognitif. Ini merupakan 

proses yang unik sifatnya bagi setiap manusia. Ia melibatkan manipulasi dan analisis maklumat 

yang diterima daripada persekitaran. Pemikiran juga dianggap sebagai perwakilan kepada 

sesuatu. Contohnya, melihat lukisan. Individu pertama berkemungkinan tidak hanya memberi 

perhatian kepada warna atau garis halus yang digunakan atas lukisan tersebut; sebaliknya dia 

menginterpretasikan maksud warna atau maklumat yang cuba disampaikan oleh pelukis 

tersebut. Manakala, individu kedua berkemungkinan memfokuskan keindahan warna dan jenis 

warna yang digunakan oleh pelukis, namun dia tidak cuba mencari makna yang disampaikan 

menerusi lukisan itu. Interpretasi setiap individu adalah berbeza mengenai lukisan berkenaan. 

Jelas, pemikiran setiap individu adalah unik.  

 

Pemikiran melibatkan proses mental yang tinggi apabila seseorang itu menggunakan 

kemahiran kognitifnya untuk memproses dan memanipulasi maklumat. Manipulasi dan analisis 

terhadap maklumat tersebut berlaku melalui proses abstrak, penaakulan, imaginasi, 

menyelesaikan masalah, penilaian dan pembuatan keputusan (Sternberg & Funke, 2019). 

Proses pemikiran atau berfikir berlaku secara dalaman iaitu proses mental yang 

diinterpretasikan kepada luaran dalam pembentukan tatalaku. Dengan ini, elemen-elemen yang 

mempengaruhi pemikiran adalah sangat kritikal kerana ia akan dizahirkan secara nyata dalam 

bentuk fizikal (tatalaku). Apabila dizahirkan dalam bentuk tatalaku, maka interpretasi 

persekitaran terhadap individu tersebut juga akan berlaku. Persekitaran akan mempengaruhi 

bagaimana individu tersebut berfikir, bertingkah laku dan membuat keputusan. Dengan ini, 

titik tolak terpenting bagi setiap individu ialah pemikirannya.  

 

Dalam konteks ini, pemikiran sering diletakkan di bawah cabang falsafah psikologi. Aristotle 

percaya pemikiran merupakan prasarana mental yang berfungsi untuk memahami sifat manusia 

(Shadrikov, Kurginyan & Martynova, 2016). Beliau menegaskan setiap jiwa (diri manusia itu 

sendiri) diilustrasikan menerusi tatafikir dan tatalakunya (Shadrikov, Kurginyan & Martynova, 

2016). Berlunaskan latar neurofisiologikal, secara umumnya, pemikiran diterima sebagai 

proses mental (dalaman) yang berkembang untuk memastikan kelangsungan hidup manusia 

dalam persekitaran yang serba rumit disebabkan oleh cabaran dan kesan pembangunan 

(Shadrikov & Cheremoshkina, 1990).  

 



156 

 

Menerusi proses pemikiran, manusia dapat mengelakkan dirinya dan mengatasi pelbagai 

bahaya. Dengan memproses maklumat yang diterimanya daripada persekitaran, manusia 

mampu membentuk tingkah laku yang bersesuaian dengan situasi yang dihadapinya. Justeru, 

manusia yang berfikir akan berasa selamat apabila dia beradaptasi dengan persekitarannya. 

Oleh itu, persekitaran memainkan peranan yang amat penting dalam proses berfikir dan 

bertingkah laku demi melindungi kelangsungan dirinya. Kenapa? Fitrah manusiawi merupakan 

entiti luhur dalam persekitaran hidup mereka, bermula dari kelahiran sehingga kematian. Setiap 

individu akan berasa selamat apabila dia dapat memastikan dirinya menjadi anggota dalam 

suatu persekitaran (masyarakat) dan kehadirannya dalam persekitaran tersebut tidak terancam. 

Natijahnya, mereka akan mengadaptasi sifat-sifat yang diterima dan bertingkah laku mengikut 

norma persekitaran atau menuruti nilai budaya domestik sebagai tunjang dalam lingkungan 

persekitaran itu sendiri.  

 

Membentengi Budaya dan Memacu Peradaban 

 

Tamadun dikaitkan secara meluas dengan budaya. Budaya membentuk gaya pemikiran dan 

rentak perlakuan individu dalam masyarakat dan proses dinamik ini dapat mengekalkan 

prestasi tamadun tersebut. Tamadun merupakan keseluruhan gaya hidup manusia yang 

produktif dan progresif, termasuklah dalam konteks nilai, norma, piawai (standard atau 

penanda aras), gaya pemikiran dan perkembangan dalam kesemua aspek penting kehidupan. 

Sememangnya budaya bukan kebendaan yang tidak melibatkan sains, industri dan pentadbiran 

kerajaan perlu diwarisi dari satu generasi ke generasi yang lain, seperti kepercayaan, tradisi, 

adat, bahasa dan nilai (Sowell, 1994).  

 

Dalam erti kata lain, budaya ialah minda dan jiwa masyarakat, manakala tamadun adalah 

bentuk dan acuannya. Kedua-duanya mempunyai perbezaan tertentu, namun saling melengkapi 

antara satu sama lain. Budaya merupakan hasil pemikiran setiap masyarakat dan menjadi 

simbol ketamadunan masyarakat itu sendiri. Oleh itu, sifat budaya adalah khusus dan diwarisi. 

Sementara itu, tamadun yang bersifat sejagat tidaklah semestinya diwarisi kerana ia 

berkembang mengikut keperluan semasa dan kesesuaiannya dengan budaya masing-masing. 

Ini bermakna apabila tamadun berubah, maka komponen budaya dalam masyarakat itu juga 

berubah, bagaikan aur dengan tebing. Pada abad ke-19, para pemikir Jerman telah membezakan 

antara tamadun dan budaya: tamadun sebagai teknologi, mekanisme, peralatan yang canggih, 



157 

 

manakala budaya sebagai nilai, ideal, pemikiran intelektual dan kualiti moral (Kitchen, 2006). 

Namun, Oswald Spengler (1936) percaya salah satunya (tamadun atau budaya) harus 

mendahului yang lain. Walaupun kedua-duanya saling dibezakan, tetapi tamadun memberikan 

implikasi yang lebih inklusif terhadap masyarakat, terutamanya dalam gatra gaya pemikiran.  

 

Peranan dan kepentingan budaya ke atas masyarakat yang paling ketara dan dapat dinilai secara 

rasional ialah cara berfikir atau gaya pemikiran (Barrett, 2020). Budaya juga melibatkan 

elemen kehidupan yang bukan material, seperti nilai, adat, kepercayaan, tradisi dan kualiti 

moral (Wang, 2007). Budaya dipercayai berperanan penting untuk membentuk dan memacu 

perubahan masyarakat. Namun, bagaimanakah ia memberi kesan signifikan ke atas cara 

berfikir? Budaya mempunyai impak yang besar dalam membentuk cara berfikir generasi muda 

dan tatalaku mereka. Cara berfikir tersebut mempengaruhi tatalaku mereka kerana ia 

memberikan impak terhadap sikap yang lazimnya beradaptasi dalam masyarakat, budaya lain 

atau perubahan pembangunan yang berlaku dari semasa ke semasa.  

 

Meskipun begitu, sebelum membentuk cara berfikir atau bertingkah laku, elemen nilai lebih 

utama diterapkan kerana nilailah yang menjadi sandaran kepada tatafikir dan tatalaku. Nilai 

lazimnya terbentuk daripada norma dan norma pula dibentuk berakarkan susun atur sistem 

kemasyarakatan yang menetapkan norma kolektif – apa yang baik atau tidak baik. Nilai ialah 

elemen penting yang diwarisi dari satu generasi ke satu generasi menerusi implementasi 

budaya dan disubursemarakkan atau dimodifikasikan seiring dengan perkembangan tamadun.  

 

Contohnya, pantang larang dalam masyarakat Melayu menegaskan kepentingan amalan 

menghabiskan nasi di atas pinggan kerana sebutir nasi ibarat setitik peluh petani. Pantang 

larang ini sebenarnya mempunyai makna tersirat yang murni iaitu melarang pembaziran 

lantaran setiap rezeki yang diperoleh merupakan hasil keringat kaum petani. Jelas, pemahaman 

tersebut memberikan implikasi moralistik terhadap cara berfikir anak-anak Melayu agar 

mereka sentiasa menghargai pengorbanan orang lain dan mensyukuri rezeki yang mereka 

nikmati. Bahkan, pantang larang itu sendiri mengasah tatafikir dan mengasuh tatalaku mereka 

sekali gus menolak sikap egoistik dan individualistik, serta sentiasa mengutamakan nilai 

altruisme (kebajikan) dalam kehidupan berketamadunan.  

 



158 

 

Gaya pemikiran merupakan kemahiran relatif yang ada dalam diri setiap manusia rasional. 

Namun, aspek yang membezakan gaya pemikiran masing-masing ialah latar belakangnya, 

seperti gender, budaya, pendidikan, institusi keluarga atau agama anutannya (Francois, 

Antoine, Sharon, Leonardo Cruz, Sandra, Juan Felipe et al., 2022). Dalam konteks ini, 

seseorang yang masih berpegang teguh dengan nilai budaya dalam aspek kehidupannya, sudah 

semestinya dia akan mempertimbangkan latar belakang yang membentuk pemikirannya, bagi 

mengelakkan dirinya daripada melakukan sesuatu yang bertentangan dengan nilai budaya dan 

agama (Norazimah, Naffi, Hasrina & Minah, 2016). Sebagai contohnya, generasi muda 

Muslim tidak akan melakukan perbuatan sumbang yang dilarang oleh budaya dan agamanya, 

seperti minum arak dalam majlis keramaian. Biarpun meminum arak mungkin dianggap 

sebagai gaya hidup moden dalam bersosialisasi dalam majlis keramaian, namun individu 

Muslim tetap berpegang teguh dengan nilai agama dan norma budayanya kecuali mereka 

hanyalah Islam pada namanya sahaja.  

 

Mewaspadai Kebejatan Modenisme Barat 

 

Budaya popular merupakan fenomena sosial yang mempunyai besar terhadap golongan muda, 

sekalipun budaya tersebut bukan berasal daripada budayanya sendiri dan bercanggahan dengan 

nilai budaya asal, tetapi tetap dijadikan sebagai trend. Budaya popular berkemungkinan telah 

lama muncul, sekitar pada abad ke-19 atau lebih awal lagi, semenjak penyalinan arca dilakukan 

oleh bangsa Romawi kerana mereka menggilai arca milik bangsa Greek pada zaman perluasan 

empayar Rom ke Greek (Shaliza, Fazlina, Nurkhalizah & Nur Hasliza, 2015). Berikutnya, ia 

menjadi ikutan semasa lantas merebak dalam budaya bangsa Romawi. Natijahnya, mereka 

menjadikan penghasilan arca sebagai salah satu budaya mereka sendiri. Akan tetapi, peniruan 

(atau lebih lunak lagi disebut sebagai penyalinan) budaya luar yang dilakukan bangsa Romawi 

merupakan suatu tindakan yang tidak bercanggah dengan budaya mereka; malah, ia 

menyemarakkan kemahiran baharu dalam penghasilan arca. Asimilasi budaya asing (Greek) 

dalam budaya mereka (Romawi) merupakan tindakan reseptif kerana ia menyemarakkan lagi 

kreativiti dan inovasi kesenian pada era seni klasikal Greek dan Rom.  

 

Berbeza dalam konteks masa kini, peresapan budaya global (luar) dalam budaya glokal (asal) 

telah memberikan impak bobroksime ke atas cara berfikir masyarakat sekali gus menghakis 

nilai budaya lokalistik mereka sendiri. Sebagai contohnya, menularkan  budaya hedonisme 



159 

 

Barat dalam budaya tempatan kerana hiburan Barat, biarpun liar dan lucah, dianggap lebih 

“moden”. Gejala sosial ini sangat jelas mewabaki tatafikir dan tatalaku generasi muda yang 

mudah dipengaruhi budaya luar menerusi platform media sosial sekali gus menjadi suatu trend 

kontemporari. Mereka menjadi tergila-gilakan budaya hedonisme Barat semata-mata untuk 

menunjukkan diriya moden. Propaganda FMO (fear of missing out) merupakan istilah 

hedonisme yang diperkenalkan pada tahun 2004 untuk menjelaskan fenomena FMO dalam 

media sosial (Gupta & Sharma, 2021). Terdapat dua proses FMO iaitu (i)persepsi rasa 

ketinggalan dan (ii)persepsi tersebut mendorong netizen untuk bertingkah laku mengikut 

norma media sosial bagi mengekalkan hubungan sosial sesama mereka (Altuwairiqi, Jiang & 

Ali, 2019), kendatipun ia merupakan tingkah laku kompulsif dan bercanggah dengan budaya 

domestik.   

 

Menurut pandangan simplistik mereka, trend ini berbentuk akulturatif iaitu mengadaptasikan 

budaya luar dalam budayanya sendiri. Mereka menduga masyarakat turut menerima perubahan 

tersebut secara total, seiring dengan arus kemodenan (Shaliza et al., 2015). Namun, adakah 

akulturasi tersebut akan menatijahkan perubahan fatalistik terhadap nilai budaya asal 

sehinggakan tidak ada satu pun elemen budaya asal yang dapat dipertahankan? Elemen kritikal 

yang manakah akan mengubah keseluruhan budaya tersebut, termasuklah pemikiran generasi 

muda? Pada asasnya, amalan budaya dan perubahan gaya pemikiran yang berlaku seiring 

dengan peredaran semasa dianggap berunsur positif kerana ia memberikan peluang kepada 

masyarakat untuk terus berkembang maju. Namun, elemen bobrokisme dalam perubahan itu 

telah diterima secara membuta tuli atas nama kemodenan. Akibat teruja dengan pengaruh 

budaya luaran, mereka sanggup mengabaikan dan mengenepikan norma yang ditetapkan dalam 

budaya mereka sendiri; walhal hakikatnya, budayalah yang berperanan vitalistik sebagai 

pelindung dan pengatur hidup individu dan masyarakat, apatah lagi dalam konteks pemikiran 

dan tingkah laku. Jelas, budayalah yang membentuk tatafikir dan tatalaku, bukan sebaliknya. 

Kini, situasinya telah berubah – pemikiran yang menentukan budaya akibat terpedaya (terikut-

ikut secara semberono) dengan gaya dan cara hidup moden. 

 

Pada hemat penulis, terdapat banyak isu terkini yang senyatanya menampakkan masyarakat 

kontemporari mula merekayasa dan merekonstruksi budaya mengikut tatafikir dan tatafikir 

yang bersesuaian dengan arus modenisasi. Peresapan budaya baharu (luar dan asing) berlaku 

dengan menularkan budaya tersebut dalam ruang budaya tempatan sehinggalah budaya luar itu 



160 

 

pula yang diterima sebagai norma baharu. Sememangnya tidak dapat dinafikan, budaya boleh 

berubah apabila beradaptasi dengan budaya luar, namun bukanlah dengan cara 

mengikishapuskan nilai budaya asal dengan anggapan simplistik kononnya budaya asal bersifat 

kolot dan reput, manakala budaya luar kesemuanya disangka baik dan betul. Yang lebih 

merisaukan, apabila cara fikir dan tingkah laku yang didakyahkan oleh budaya luar 

disangkakan lebih bertamadun berbanding budaya lokalistik. Ini memperlihatkan kekeliruan 

terhadap paradigma ketamadunan, manakala kerancuan kemodenan merupakan ancaman 

terhadap keluhuran nilai dan ketahanan budaya tempatan.  

 

Pemikiran masyarakat terkini cenderung dipengaruhi gaya hidup dan budaya moden Barat 

(Kenispaev, Vakaev, Markin & Serova, 2019). Kemodenan disalahanggapkan sebagai 

ketamadunan. Elemen penting dalam ketamadunan – demokrasi, masyarakat egalitarian, 

masyarakat sivil, kesamarataan gender dan sebagainya – merupakan gagasan konstruktif dan 

komprehensif mengenai pencapaian hebat manusia zaman berzaman. Mereka bukanlah 

manusia “moden”, tetapi manusia bertamadun. Perlu ditegaskan, pencapaian ini bukanlah 

semata-mata sumbangan peradaban Barat, bahkan kehidupan manusia bertamadun jelas lebih 

awal dan lebih maju di Timur berbanding di Barat. Bagaimanapun, akibat terkesima dengan 

budaya luar (segala yang berasal daripada budaya asing disangka sempurna), masyarakat 

pascamodenisme dewasa ini bukan sekadar terjerumus dalam kekeliruan yang 

membingungkan, bahkan luntur kefahaman dan kepercayaan mereka terhadap nilai budaya 

mereka sendiri (Stirner, 1994).  

 

Perlu disedari, kemajuan dalam ketamadunan merupakan pencapaian dan perkembangan 

manusia yang layak dibanggakan, namun andai cara fikir dan tingkah laku mereka terbabas 

daripada nilai domestik dan budaya lokalistik, ia akan menatijahkan impak bobrokisme ke atas 

identiti ketamadunan mereka sendiri. Masyarakat kontemporari semakin terperangkap dengan 

rima hidup modenisasi dan rentak fikir modenisme semata-mata untuk memastikan hidup 

mereka seiring dengan trend kemodenan. Inilah persepsi sesat yang dianggap sebagai penanda 

aras ketamadunan. Akibatnya, mereka telah memudarkan nilai dan budaya asal mereka sendiri 

sebagai tuas tatafikir dan teras tatalaku yang diwarisi turun temurun dalam sfera peradaban 

Timur.  

 



161 

 

Mengejar kemodenan yang disilapfahami sebagai menjunjung ketamadunan merupakan wabak 

pemikiran yang amat berbahaya. Penularannya bermula angkara meneguk bulat-bulat gaya 

hidup dan cara fikir “moden” sehinggalah wabak ini menjangkiti pemikiran sosial (Stirner, 

1994). Lebih parah lagi, pencandu kemodenan menjadikan modenisme sebagai perlumbaan: 

berlumba-lumba mengikuti arus modenisme tanpa menyedari bahaya dan bahananya terhadap 

masyarakat dan budaya tempatan. Tanpa disedari, modenisme telah membutakan mata hati 

mereka sendiri akibat terjerumus dalam kawah kehidupan moden. Puncanya, mereka menduga 

ketamadunan sama persis dengan kemodenan, padahal mereka sebenarnya hanyut dan lemas 

dalam budaya moden yang sangat asing dengan budaya lokalistik. Kemodenan telah menjadi 

virus yang menjangkiti tatafikir dan tatalaku masyarakat kontemporari lantas memberikan 

impak negatif secara kontinuitif ke atas generasi berikutnya. Inilah harga yang mereka bayar 

akibat terpedaya dengan modenisme dan hangus dalam bara modenisasi. 

 

Kesimpulan  

 

Ketamadunan merupakan matlamat hidup manusia sejak zaman berzaman. Akan tetapi, istilah 

ketamadunan telah disinonimkan dengan kemodenan, padahal ketamadunan mempunyai 

takrifan yang dinamik dan progresif berbanding kemodenan. Sebahagian daripada cara fikir 

dan gaya hidup Barat masa kini dianggap moden, namun kemodenan itu sendiri (dalam aspek 

tertentu) telah menyalahi konsep ketamadunan dalam budaya Timur. Barat bukanlah Timur dan 

Timur berbeza daripada Barat. Menjalani hidup dalam arus kemodenan dan mengikuti alur 

kehidupan tersebut merupakan pilihan yang tidaklah kesemuanya salah. Namun, segala unsur 

negatif kemodenan yang menyalahi nilai dan budaya tempatan, seharusnya disamak dan 

disaring secara kritis. Lebih parah lagi, penularan budaya luar semakin membarahkan 

pemikiran, tingkah laku dan gaya hidup masyarakat tempatan kontemporari. Secara simplistik, 

mereka beranggapan menjalani kehidupan masa kini mestilah dengan mengikuti arus semasa. 

Mereka benar-benar terkeliru antara ketamadunan dengan kemodenan. Adakah nasi sudah 

menjadi bubur? 

 

 

 

 

 



162 

 

 

 

Rujukan 

 

Altuwairizi, M., Jiang, N., & Ali, R. (2019). Problematic attachment to social media: Five 

behavioral archetypes. International Journal Environment Research Public Health, 16(12, 

2136.  

 

Barrett, H.C. (2020). Towards a Cognitive Science of the Human Cross-Cultural Approaches  

and Their Urgency. Trends in Cognitive Sciences, 24(8), 620-638. 

 

Blaha, St. (2002). The Life Cycle of Civilization. Auburn, NH: Pingree-Hill Publishing. 

 

Cheshev, V.V. (2016). The anthropological meaning of the category of activity. Questions of  

Philosophy, 2, 22-32.  

 

Francois, Q., Antoine, C., Sharon, C., Leonardo Cruz, d. S., Sandra, B., Juan Felipe, C., et., al. 

(2022). Does culture shape our understanding of others’ thoughts and emotions? An 

investigation across 12 countries. Neuropsychology.  

 

Gupta, M., & Sharma, A. (2021). Fear of missing out: A brief overview of origin, theoretical  

underpinnings and relationship with mental health. World Journal of Clinical Cases, 9(19), 

4881-4889. 

 

Kabuye, U.S. (2016). Civilization: History, description, common characteristics and  

importance. Journal of Education and Social Science, 5(October), 27-38. 

 

Kenispaev, Z., Vakaev, V., Markin, V., & Serova, N. (2019). The image of civilized man in  

modern culture. Advances in Social Science, Education and Humanities Research, 393, 95-98.  

 

Kitchen, M. (2006). A History of Modern Germany 1800-2000. Victoria, Australia: Blackwell 

Publishing. 

 

McGaughey, W. (2000). Five Epochs of Civilization. Minneapolis, MN: Thistlerose  

Publications. 

 

Norazimah, Z., Naffi, M., Hasrina B., & Minah, S. (2016). Unsur pemikiran kreatif masyarakat 

Melayu tradisi melalui teks sastera tulisan dan lisan terpilih. Journal of Social Science, 2, 67-

74. 

 

Shadrikov, V. D., & Cheremoshkina, L.V. (1990). Mnemonic abilities: development and  

diagnostics. Moscow: Pedagogy. 

 

Shadrikov, V. D., Kurginyan, S.S., & Martynova, O. V. (2016). Psychological studies of 

thought: Thoughts about a concept of thought. Psychology Journal of the Higher School of 

Economics, 13(3), 558-575. 

 

Shaliza, D., Fazlina, M.R., Nurkhalizah, I., & Nur Hasliza, A. (2015). Perkembangan budaya  



163 

 

popular dan perubahan sosio-budaya Masyarakat pasca moden: Adaptasi budaya asing dalam 

perkahwinan Melayu. ICOMHAC2015 Proceedings. Century Helang Hotel, Pulau Langkawi. 

Sowell, T. (1994). Race and Culture. New York: Basic Books.  

 

Spengler, O. (1932). The Decline of the West. Oxford, NY: Oxford University Press. 

 

Sternberg, R.J., & Funke, J. (2019). The Psychology of Human Thought: An Introduction.  

Heidelberg: Heidelberg University Publishing. 

 

Stirner, M. (1994). The Only and His Property. Kharkiv: Basis Publishing.  

 

Targowski, A. (2004). A Grand Model of Civilization. Comparative Civilizations Review, 51,  

81-106. 

 

Targowski, A. (2009). Towards a composite definition and classification of civilization.  

Comparative Civilizations Review, 60(6), 79-98.   

 

Wang, Yi. (2007). Globalization Enhances Cultural Identity. International Communication  

Studies, 1. 

 

 


	JURNAL ANTARABANGSA PENGAJIAN KEPULAUAN MELAYU. VOL 1 (4) 2024 ___________________________________________________________________
	INTERNATIONAL JOURNAL OF MELAYU ARCHIPELAGO STUDIES
	__________________________________________________________________
	Membina Insan dan Peradaban Madani:
	Idealisme dan Realisme
	Mahirah Masdin
	Pengenalan
	Adakah masyarakat masa kini hidup secara bertamadun? Hampir setiap masyarakat dalam dunia mengisytiharkan mereka menjalani kehidupan bertamadun. Mereka percaya kehidupan bertamadun itu bermakna mempunyai jaminan pekerjaan, kelestarian sumber makanan, ...
	Akar Ketamadunan dan Igauan Kemodenan
	Apakah makna tamadun? Apakah ciri utama yang disebutkan sebagai tamadun sekali gus melambangkan ketamadunan? Untuk menggarap maksud tamadun dengan lebih jelas, adalah lebih baik untuk memahami sejarah ringkasnya. Persoalannya, bilakah tamadun bermula?...
	Dipercayai bahawa pertanian merupakan indikator penting yang menandakan kemunculan tamadun. Tamadun manusia dikatakan bermula di Mesopotamia. Kemudian, disusuli kemunculan tamadun di Mesir sekitar 5,000 tahun dahulu (Kabuye, 2016). Di Mesopotamia, mun...
	Kenapakah aktiviti pertanian dijadikan sebagai kayu ukur genesis ketamadunan? Aktiviti pertanian telah menjadi wadah dan katalis penciptaan teknologi (bermula dengan peralatan kayu dan batu) yang digunakan untuk melancarkan kegiatan pertanian. Peralat...
	Sistem ekonomi dan politik merupakan dua ciri yang sangat penting dalam perkembangan ketamadunan, namun ada kalanya krisis krusial ekonomi dan politik boleh menyebabkan kehancuran tamadun itu sendiri. Sistem politik membentuk, menguatkuasakan dan mela...
	Secara asasnya, tamadun yang dipercayai bermula dengan aktiviti pertanian telah membuka ruang kepada perkembangan taraf kehidupan yang lebih baik. Oleh itu, kata kunci yang menunjukkan secara jelas maksud tamadun adalah berkembang atau membangun. Just...
	Rangkuman konsep dan definisi tamadun, seperti disentuh tadi, dapat digarap dengan lebih mendalam lagi menerusi beberapa idea terpilih, misalnya perspektif Targowski (2009): penulis ini mendefinisikan tamadun sebagai pencapaian tahap tinggi dalam aspe...
	Sementara takrifan Blaha (2002) lebih konkrit sifatnya. Tamadun ditakrifkan sebagai sekumpulan manusia yang berkongsi budaya yang sama dan lazimnya menggunakan bahasa pertuturan yang sama dalam lokaliti yang sama. Takrifan Targowski (2004) pula keliha...
	a) Kumpulan manusia – keteraturan tatafikir dan tatalaku dalam pembentukan tamadun.
	b) Kebudayaan – nilai dan simbol budaya yang membentuk corak tingkah laku manusia, emosi dan reaksi. Budaya bukanlah bertujuan untuk memenuhi keperluan hidup materialisme, tetapi dimanfaatkan untuk membentuk nilai kehidupan dan menetapkan simbol sebag...
	c) Prasarana – teknologi yang digunakan untuk memperoleh atau menggunakan bahan lain untuk tujuan kemajuan hidup duniawi.
	Kabuye (2016) menggarisbawahi lima elemen tamadun: (i)sistem moral dan undang-undang untuk mengawal tingkah laku manusia, (ii)teknologi canggih untuk menggalakkan proses komunikasi dan penghasilan barang; (iii)kerajaan yang berperanan untuk melindungi...
	Impak Terhadap Tatafikir dan Tatalaku
	Pemikiran merupakan proses mental; manusia membentuk penyatuan psikologikal dengan model dunia sebenar. Pemikiran merupakan asas kepada semua aktiviti kognitif. Ini merupakan proses yang unik sifatnya bagi setiap manusia. Ia melibatkan manipulasi dan ...
	Pemikiran melibatkan proses mental yang tinggi apabila seseorang itu menggunakan kemahiran kognitifnya untuk memproses dan memanipulasi maklumat. Manipulasi dan analisis terhadap maklumat tersebut berlaku melalui proses abstrak, penaakulan, imaginasi,...
	Dalam konteks ini, pemikiran sering diletakkan di bawah cabang falsafah psikologi. Aristotle percaya pemikiran merupakan prasarana mental yang berfungsi untuk memahami sifat manusia (Shadrikov, Kurginyan & Martynova, 2016). Beliau menegaskan setiap ji...
	Menerusi proses pemikiran, manusia dapat mengelakkan dirinya dan mengatasi pelbagai bahaya. Dengan memproses maklumat yang diterimanya daripada persekitaran, manusia mampu membentuk tingkah laku yang bersesuaian dengan situasi yang dihadapinya. Juster...
	Membentengi Budaya dan Memacu Peradaban
	Tamadun dikaitkan secara meluas dengan budaya. Budaya membentuk gaya pemikiran dan rentak perlakuan individu dalam masyarakat dan proses dinamik ini dapat mengekalkan prestasi tamadun tersebut. Tamadun merupakan keseluruhan gaya hidup manusia yang pro...
	Dalam erti kata lain, budaya ialah minda dan jiwa masyarakat, manakala tamadun adalah bentuk dan acuannya. Kedua-duanya mempunyai perbezaan tertentu, namun saling melengkapi antara satu sama lain. Budaya merupakan hasil pemikiran setiap masyarakat dan...
	Peranan dan kepentingan budaya ke atas masyarakat yang paling ketara dan dapat dinilai secara rasional ialah cara berfikir atau gaya pemikiran (Barrett, 2020). Budaya juga melibatkan elemen kehidupan yang bukan material, seperti nilai, adat, kepercaya...
	Meskipun begitu, sebelum membentuk cara berfikir atau bertingkah laku, elemen nilai lebih utama diterapkan kerana nilailah yang menjadi sandaran kepada tatafikir dan tatalaku. Nilai lazimnya terbentuk daripada norma dan norma pula dibentuk berakarkan ...
	Contohnya, pantang larang dalam masyarakat Melayu menegaskan kepentingan amalan menghabiskan nasi di atas pinggan kerana sebutir nasi ibarat setitik peluh petani. Pantang larang ini sebenarnya mempunyai makna tersirat yang murni iaitu melarang pembazi...
	Gaya pemikiran merupakan kemahiran relatif yang ada dalam diri setiap manusia rasional. Namun, aspek yang membezakan gaya pemikiran masing-masing ialah latar belakangnya, seperti gender, budaya, pendidikan, institusi keluarga atau agama anutannya (Fra...
	Mewaspadai Kebejatan Modenisme Barat
	Budaya popular merupakan fenomena sosial yang mempunyai besar terhadap golongan muda, sekalipun budaya tersebut bukan berasal daripada budayanya sendiri dan bercanggahan dengan nilai budaya asal, tetapi tetap dijadikan sebagai trend. Budaya popular be...
	Berbeza dalam konteks masa kini, peresapan budaya global (luar) dalam budaya glokal (asal) telah memberikan impak bobroksime ke atas cara berfikir masyarakat sekali gus menghakis nilai budaya lokalistik mereka sendiri. Sebagai contohnya, menularkan  b...
	Menurut pandangan simplistik mereka, trend ini berbentuk akulturatif iaitu mengadaptasikan budaya luar dalam budayanya sendiri. Mereka menduga masyarakat turut menerima perubahan tersebut secara total, seiring dengan arus kemodenan (Shaliza et al., 20...
	Pada hemat penulis, terdapat banyak isu terkini yang senyatanya menampakkan masyarakat kontemporari mula merekayasa dan merekonstruksi budaya mengikut tatafikir dan tatafikir yang bersesuaian dengan arus modenisasi. Peresapan budaya baharu (luar dan a...
	Pemikiran masyarakat terkini cenderung dipengaruhi gaya hidup dan budaya moden Barat (Kenispaev, Vakaev, Markin & Serova, 2019). Kemodenan disalahanggapkan sebagai ketamadunan. Elemen penting dalam ketamadunan – demokrasi, masyarakat egalitarian, masy...
	Perlu disedari, kemajuan dalam ketamadunan merupakan pencapaian dan perkembangan manusia yang layak dibanggakan, namun andai cara fikir dan tingkah laku mereka terbabas daripada nilai domestik dan budaya lokalistik, ia akan menatijahkan impak bobrokis...
	Mengejar kemodenan yang disilapfahami sebagai menjunjung ketamadunan merupakan wabak pemikiran yang amat berbahaya. Penularannya bermula angkara meneguk bulat-bulat gaya hidup dan cara fikir “moden” sehinggalah wabak ini menjangkiti pemikiran sosial (...
	Kesimpulan
	Ketamadunan merupakan matlamat hidup manusia sejak zaman berzaman. Akan tetapi, istilah ketamadunan telah disinonimkan dengan kemodenan, padahal ketamadunan mempunyai takrifan yang dinamik dan progresif berbanding kemodenan. Sebahagian daripada cara f...
	Rujukan
	Altuwairizi, M., Jiang, N., & Ali, R. (2019). Problematic attachment to social media: Five
	behavioral archetypes. International Journal Environment Research Public Health, 16(12, 2136.
	Barrett, H.C. (2020). Towards a Cognitive Science of the Human Cross-Cultural Approaches
	and Their Urgency. Trends in Cognitive Sciences, 24(8), 620-638.
	Blaha, St. (2002). The Life Cycle of Civilization. Auburn, NH: Pingree-Hill Publishing.
	Cheshev, V.V. (2016). The anthropological meaning of the category of activity. Questions of
	Philosophy, 2, 22-32.
	Francois, Q., Antoine, C., Sharon, C., Leonardo Cruz, d. S., Sandra, B., Juan Felipe, C., et., al. (2022). Does culture shape our understanding of others’ thoughts and emotions? An investigation across 12 countries. Neuropsychology.
	Gupta, M., & Sharma, A. (2021). Fear of missing out: A brief overview of origin, theoretical
	underpinnings and relationship with mental health. World Journal of Clinical Cases, 9(19), 4881-4889.
	Kabuye, U.S. (2016). Civilization: History, description, common characteristics and
	importance. Journal of Education and Social Science, 5(October), 27-38.
	Kenispaev, Z., Vakaev, V., Markin, V., & Serova, N. (2019). The image of civilized man in
	modern culture. Advances in Social Science, Education and Humanities Research, 393, 95-98.
	Kitchen, M. (2006). A History of Modern Germany 1800-2000. Victoria, Australia: Blackwell Publishing.
	McGaughey, W. (2000). Five Epochs of Civilization. Minneapolis, MN: Thistlerose
	Publications.
	Norazimah, Z., Naffi, M., Hasrina B., & Minah, S. (2016). Unsur pemikiran kreatif masyarakat Melayu tradisi melalui teks sastera tulisan dan lisan terpilih. Journal of Social Science, 2, 67-74.
	Shadrikov, V. D., & Cheremoshkina, L.V. (1990). Mnemonic abilities: development and
	diagnostics. Moscow: Pedagogy.
	Shadrikov, V. D., Kurginyan, S.S., & Martynova, O. V. (2016). Psychological studies of thought: Thoughts about a concept of thought. Psychology Journal of the Higher School of Economics, 13(3), 558-575.
	Shaliza, D., Fazlina, M.R., Nurkhalizah, I., & Nur Hasliza, A. (2015). Perkembangan budaya
	popular dan perubahan sosio-budaya Masyarakat pasca moden: Adaptasi budaya asing dalam perkahwinan Melayu. ICOMHAC2015 Proceedings. Century Helang Hotel, Pulau Langkawi.
	Sowell, T. (1994). Race and Culture. New York: Basic Books.
	Spengler, O. (1932). The Decline of the West. Oxford, NY: Oxford University Press.
	Sternberg, R.J., & Funke, J. (2019). The Psychology of Human Thought: An Introduction.
	Heidelberg: Heidelberg University Publishing.
	Stirner, M. (1994). The Only and His Property. Kharkiv: Basis Publishing.
	Targowski, A. (2004). A Grand Model of Civilization. Comparative Civilizations Review, 51,
	81-106.
	Targowski, A. (2009). Towards a composite definition and classification of civilization.
	Comparative Civilizations Review, 60(6), 79-98.
	Wang, Yi. (2007). Globalization Enhances Cultural Identity. International Communication
	Studies, 1.

