JURNAL ANTARABANGSA PENGAJIAN KEPULAUAN MELAYU. VOL 1 (4) 2024

INTERNATIONAL JOURNAL OF MELAYU ARCHIPELAGO STUDIES
4

Membina Insan dan Peradaban Madani:
Idealisme dan Realisme

Mahirah Masdin

Pengenalan

Adakah masyarakat masa kini hidup secara bertamadun? Hampir setiap masyarakat dalam
dunia mengisytiharkan mereka menjalani kehidupan bertamadun. Mereka percaya kehidupan
bertamadun itu bermakna mempunyai jaminan pekerjaan, kelestarian sumber makanan,
kemakmuran sistem ekonomi, literasi dan pendidikan seimbang, dinamisme perbandaran,
kestabilan politik dan kelengkapan infrastruktur dan sebagainya. Konsepsi tentang
ketamadunan dan komodenan yang ditakrifkan dalam kehidupan masa kini amat
membimbangkan kerana ia boleh membahagikan kelompok masyarakat kepada dua bahagian
iaitu yang moden dan primitif, yang tinggal di bandar dan tinggal di kawasan pedalaman.
Sekiranya hanya masyarakat yang tinggal di bandar dianggap sebagai bertamadun, adakah
masyarakat yang berada di kawasan pedalaman itu dianggap sebagai kolot? Walaupun mereka
menyedari keberadaan dan kelangsungan pembangunan dunia moden, tetapi mereka tetap
mengekalkan nilai jatidiri budaya sendiri untuk menyelamatkan diri daripada diperhambakan
oleh arus kemodenan. Oleh itu, untuk menjawab persoalan setakat mana masyarakat masa kini
hidup secara bertamadun, adalah lebih baik untuk memahami makna tamadun terlebih dahulu,
kepentingan budaya lokalistik dalam kehidupan dan sendi kehidupan penting yang perlu
dipelihara demi memastikan mereka terus hidup dalam ketamaduan sembari mengekalkan

budaya asalnya.

Akar Ketamadunan dan Igauan Kemodenan

Apakah makna tamadun? Apakah ciri utama yang disebutkan sebagai tamadun sekali gus
melambangkan ketamadunan? Untuk menggarap maksud tamadun dengan lebih jelas, adalah
lebih baik untuk memahami sejarah ringkasnya. Persoalannya, bilakah tamadun bermula? Akan

151



tetapi, untuk menetapkan dengan lebih tepat tahun bermulanya kehidupan bertamadun adalah
sukar kerana terdapat kerencaman pandangan mengenainya. Pada asasnya, penanda aras bagi
permulaan tamadun dapat ditelusuri dengan bermulanya aktiviti pertanian. Kenapa dengan
pertanian? Pertanian merupakan aktiviti novis manusia untuk meneruskan kelangsungan hidup
mereka dengan memenuhi keperluan asas seharian, khasnya makanan. Tanpa makanan,
manusia akan pupus. Tanpa makanan, tamadun pasti musnah. Oleh itu, terdapat dua aspek yang

perlu dipenuhi iaitu sumber makanan dan sumber ekonomi.

Dipercayai bahawa pertanian merupakan indikator penting yang menandakan kemunculan
tamadun. Tamadun manusia dikatakan bermula di Mesopotamia. Kemudian, disusuli
kemunculan tamadun di Mesir sekitar 5,000 tahun dahulu (Kabuye, 2016). Di Mesopotamia,
muncul kerajaannya yang terawal iaitu Sumeria (3500 SM) dan diakhiri dengan Chaldea (539
SM). Pada masa ini, tamadun Mesopotamia telah menjadi sebahagian daripada Iraq, Syria,
Turki dan Iran. Kerajaan Sumeria dikembangkan dengan membina penempatan, menjalankan
aktiviti pertanian, membuat sistem saliran dan membangunkan sistem perbandaran. Dalam
perkembangan berkaitan, tamadun turut muncul di China dan India (Kabuye, 2016). Di China,
tamadun terawalnya berkembang dengan kemunculan tamadun Huang He (dikenali sebagai
Sungai Kuning). Kegiatan awal mereka berfokuskan kegiatan pertanian, penternakan,

mengumpul hasil hutan dan berburu.

Kenapakah aktiviti pertanian dijadikan sebagai kayu ukur genesis ketamadunan? Aktiviti
pertanian telah menjadi wadah dan katalis penciptaan teknologi (bermula dengan peralatan
kayu dan batu) yang digunakan untuk melancarkan kegiatan pertanian. Peralatan tersebut
digunakan untuk bercucuk tanam, menangkap dan menyembelih haiwan (untuk tujuan
makanan), membuat pakaian dan sebagainya. Penciptaan alat pertanian daripada batu kepada
besi memerlukan kemahiran khusus, seperti pengeluaran dan melebur logam sekali gus
mencetuskan perkembangan kemahiran berteknologi tinggi yang lain. Dengan berkembangnya
kemabhiran teknologi peleburan logam, ia memacu perkembangan teknologi yang lebih canggih
pula, seperti penempatan tetap penduduk. Apabila berlaku suatu bentuk penempatan tetap,
maka muncullah pelbagai sistem progresif dan dinamik yang meningkatkan tahap progresisme
dalam kehidupan komuniti tersebut, merangkumi dimensi politik, ekonomi, sosial, budaya,

seni, pendidikan dan sebagainya. Bermula dari titik inilah, kehidupan bertamadun boleh

152



berkembang dari peringkat yang asas sehinggalah ke tahap yang lebih maju, dengan

membentuk sistem dan struktur ketamadunan yang holistik.

Sistem ekonomi dan politik merupakan dua ciri yang sangat penting dalam perkembangan
ketamadunan, namun ada kalanya krisis krusial ekonomi dan politik boleh menyebabkan
kehancuran tamadun itu sendiri. Sistem politik membentuk, menguatkuasakan dan
melaksanakan undang-undang bagi memastikan masyarakat hidup dalam norma yang telah
ditetapkan, manakala sistem ekonomi berperanan definitif untuk menghasilkan dan
mengagihkan sumber kekayaan, serta membuka peluang ekonomi dan pelbagai perkhidmatan

agar masyarakat dapat menikmati hak dan keadilan dalam peradabannya (Kabuye, 2016).

Secara asasnya, tamadun yang dipercayai bermula dengan aktiviti pertanian telah membuka
ruang kepada perkembangan taraf kehidupan yang lebih baik. Oleh itu, kata kunci yang
menunjukkan secara jelas maksud tamadun adalah berkembang atau membangun. Justeru,
perkembangan tamadun perlu melibatkan sekumpulan manusia intelektual yang membentuk
masyarakat berketamaduan (Cheshev, 2016). Menerusinya, pembangunan akan berlaku dari
satu tahap ke tahap yang lebih maju, dengan membina elemen penempatan yang tetap dan
terlibat dalam pengkhususan aktiviti ekonomi dan sosial lantas membawa kepada
pembangunan peradaban secara mujmal dan mangkus. Seperti awalnya, bermulanya tamadun
manusia ditandai dengan aktiviti pertanian dengan menggunakan kayu dan batu; seterusnya
masyarakat (khasnya kaum intelektual) mencetuskan idea genius untuk melancarkan lagi
aktiviti bercucuk tanam, dengan menggunakan logam. Kemudian, masyarakat mula membina
penempatan tetap untuk dibangunkan dan diwariskan kepada generasi berikutnya lalu
membentuk suatu sistem yang mapan untuk keseluruhan masyarakatnya demi memastikan

kehidupan mereka lebih tersusun dan teratur dalam semua aspek ketamadunan.

Rangkuman konsep dan definisi tamadun, seperti disentuh tadi, dapat digarap dengan lebih
mendalam lagi menerusi beberapa idea terpilih, misalnya perspektif Targowski (2009): penulis
ini mendefinisikan tamadun sebagai pencapaian tahap tinggi dalam aspek budaya, sains,
industri dan pentadbiran kerajaan. Signifikasi elemen pencapaian dalam mendefinisikan
tamadun turut digunakan McGaughey (2000). Dia menjelaskan tamadun merupakan suatu
bentuk pencapaian (manusiawi dan bendawi) yang makroskoptik — meliputi seluruh aspek

kehidupan — dalam masyarakat tertentu. Justeru, bagi McGaughey (2000), manusia primitif

153



belum lagi layak dianggap sebagai manusia bertamadun kerana mereka tidak mempunyai nilai
budaya yang tinggi, malah budaya terus berkembang secara dinamik dan menjadi lebih

progresif.

Sementara takrifan Blaha (2002) lebih konkrit sifatnya. Tamadun ditakrifkan sebagai
sekumpulan manusia yang berkongsi budaya yang sama dan lazimnya menggunakan bahasa
pertuturan yang sama dalam lokaliti yang sama. Takrifan Targowski (2004) pula kelihatan
abstrak. Penulis itu memerihalkan tamadun sebagai struktur bahan maklumat yang dibentuk
oleh manusia untuk membolehkan mereka beradaptasi dengan lebih efektif dalam kehidupan
yang melibatkan tiga arah hubungan — diri sendiri, alam dan Tuhan. Tamadun menjadi aspek
penting yang dapat membezakan antara manusia sivilistik dengan manusia primitif dan haiwan.

Selanjutnya, Targowski (2004) menggariskan tiga elemen utama tamadun:

a) Kumpulan manusia — keteraturan tatafikir dan tatalaku dalam pembentukan tamadun.
b) Kebudayaan — nilai dan simbol budaya yang membentuk corak tingkah laku manusia,
emosi dan reaksi. Budaya bukanlah bertujuan untuk memenuhi keperluan hidup materialisme,
tetapi dimanfaatkan untuk membentuk nilai kehidupan dan menetapkan simbol sebagai
mewakili budaya tersebut.

C) Prasarana — teknologi yang digunakan untuk memperoleh atau menggunakan bahan

lain untuk tujuan kemajuan hidup duniawi.

Kabuye (2016) menggarisbawahi lima elemen tamadun: (i)sistem moral dan undang-undang
untuk mengawal tingkah laku manusia, (ii)teknologi canggih untuk menggalakkan proses
komunikasi dan penghasilan barang; (iii)kerajaan yang berperanan untuk melindungi keadilan
dan hak individu dalam masyarakat, (iv)bekalan makanan untuk memastikan pertumbuhan
populasi dan (v)budaya. Jika diperhatikan beberapa definisi terpilih mengenai tamadun, elemen
budaya diberikan penekanan kerana budaya mempunyai kedudukan yang amat kritikal dalam
kehidupan masyarakat berperadaban. Elemen budaya bukan sahaja membentuk masyarakat
yang bertamadun secara luaran, malah ia turut memberi impak dalaman terhadap individu

dalam masyarakat secara khusus yakni impak ke atas gaya pemikiran dan sukap mereka.

Impak Terhadap Tatafikir dan Tatalaku

154



Pemikiran merupakan proses mental; manusia membentuk penyatuan psikologikal dengan
model dunia sebenar. Pemikiran merupakan asas kepada semua aktiviti kognitif. Ini merupakan
proses yang unik sifatnya bagi setiap manusia. la melibatkan manipulasi dan analisis maklumat
yang diterima daripada persekitaran. Pemikiran juga dianggap sebagai perwakilan kepada
sesuatu. Contohnya, melihat lukisan. Individu pertama berkemungkinan tidak hanya memberi
perhatian kepada warna atau garis halus yang digunakan atas lukisan tersebut; sebaliknya dia
menginterpretasikan maksud warna atau maklumat yang cuba disampaikan oleh pelukis
tersebut. Manakala, individu kedua berkemungkinan memfokuskan keindahan warna dan jenis
warna yang digunakan oleh pelukis, namun dia tidak cuba mencari makna yang disampaikan
menerusi lukisan itu. Interpretasi setiap individu adalah berbeza mengenai lukisan berkenaan.

Jelas, pemikiran setiap individu adalah unik.

Pemikiran melibatkan proses mental yang tinggi apabila seseorang itu menggunakan
kemahiran kognitifnya untuk memproses dan memanipulasi maklumat. Manipulasi dan analisis
terhadap maklumat tersebut berlaku melalui proses abstrak, penaakulan, imaginasi,
menyelesaikan masalah, penilaian dan pembuatan keputusan (Sternberg & Funke, 2019).
Proses pemikiran atau berfikir berlaku secara dalaman iaitu proses mental yang
diinterpretasikan kepada luaran dalam pembentukan tatalaku. Dengan ini, elemen-elemen yang
mempengaruhi pemikiran adalah sangat kritikal kerana ia akan dizahirkan secara nyata dalam
bentuk fizikal (tatalaku). Apabila dizahirkan dalam bentuk tatalaku, maka interpretasi
persekitaran terhadap individu tersebut juga akan berlaku. Persekitaran akan mempengaruhi
bagaimana individu tersebut berfikir, bertingkah laku dan membuat keputusan. Dengan ini,

titik tolak terpenting bagi setiap individu ialah pemikirannya.

Dalam konteks ini, pemikiran sering diletakkan di bawah cabang falsafah psikologi. Aristotle
percaya pemikiran merupakan prasarana mental yang berfungsi untuk memahami sifat manusia
(Shadrikov, Kurginyan & Martynova, 2016). Beliau menegaskan setiap jiwa (diri manusia itu
sendiri) diilustrasikan menerusi tatafikir dan tatalakunya (Shadrikov, Kurginyan & Martynova,
2016). Berlunaskan latar neurofisiologikal, secara umumnya, pemikiran diterima sebagai
proses mental (dalaman) yang berkembang untuk memastikan kelangsungan hidup manusia
dalam persekitaran yang serba rumit disebabkan oleh cabaran dan kesan pembangunan

(Shadrikov & Cheremoshkina, 1990).

155



Menerusi proses pemikiran, manusia dapat mengelakkan dirinya dan mengatasi pelbagai
bahaya. Dengan memproses maklumat yang diterimanya daripada persekitaran, manusia
mampu membentuk tingkah laku yang bersesuaian dengan situasi yang dihadapinya. Justeru,
manusia yang berfikir akan berasa selamat apabila dia beradaptasi dengan persekitarannya.
Oleh itu, persekitaran memainkan peranan yang amat penting dalam proses berfikir dan
bertingkah laku demi melindungi kelangsungan dirinya. Kenapa? Fitrah manusiawi merupakan
entiti luhur dalam persekitaran hidup mereka, bermula dari kelahiran sehingga kematian. Setiap
individu akan berasa selamat apabila dia dapat memastikan dirinya menjadi anggota dalam
suatu persekitaran (masyarakat) dan kehadirannya dalam persekitaran tersebut tidak terancam.
Natijahnya, mereka akan mengadaptasi sifat-sifat yang diterima dan bertingkah laku mengikut
norma persekitaran atau menuruti nilai budaya domestik sebagai tunjang dalam lingkungan

persekitaran itu sendiri.

Membentengi Budaya dan Memacu Peradaban

Tamadun dikaitkan secara meluas dengan budaya. Budaya membentuk gaya pemikiran dan
rentak perlakuan individu dalam masyarakat dan proses dinamik ini dapat mengekalkan
prestasi tamadun tersebut. Tamadun merupakan keseluruhan gaya hidup manusia yang
produktif dan progresif, termasuklah dalam konteks nilai, norma, piawai (standard atau
penanda aras), gaya pemikiran dan perkembangan dalam kesemua aspek penting kehidupan.
Sememangnya budaya bukan kebendaan yang tidak melibatkan sains, industri dan pentadbiran
kerajaan perlu diwarisi dari satu generasi ke generasi yang lain, seperti kepercayaan, tradisi,

adat, bahasa dan nilai (Sowell, 1994).

Dalam erti kata lain, budaya ialah minda dan jiwa masyarakat, manakala tamadun adalah
bentuk dan acuannya. Kedua-duanya mempunyai perbezaan tertentu, namun saling melengkapi
antara satu sama lain. Budaya merupakan hasil pemikiran setiap masyarakat dan menjadi
simbol ketamadunan masyarakat itu sendiri. Oleh itu, sifat budaya adalah khusus dan diwarisi.
Sementara itu, tamadun yang bersifat sejagat tidaklah semestinya diwarisi kerana ia
berkembang mengikut keperluan semasa dan kesesuaiannya dengan budaya masing-masing.
Ini bermakna apabila tamadun berubah, maka komponen budaya dalam masyarakat itu juga
berubah, bagaikan aur dengan tebing. Pada abad ke-19, para pemikir Jerman telah membezakan

antara tamadun dan budaya: tamadun sebagai teknologi, mekanisme, peralatan yang canggih,

156



manakala budaya sebagai nilai, ideal, pemikiran intelektual dan kualiti moral (Kitchen, 2006).
Namun, Oswald Spengler (1936) percaya salah satunya (tamadun atau budaya) harus
mendahului yang lain. Walaupun kedua-duanya saling dibezakan, tetapi tamadun memberikan

implikasi yang lebih inklusif terhadap masyarakat, terutamanya dalam gatra gaya pemikiran.

Peranan dan kepentingan budaya ke atas masyarakat yang paling ketara dan dapat dinilai secara
rasional ialah cara berfikir atau gaya pemikiran (Barrett, 2020). Budaya juga melibatkan
elemen kehidupan yang bukan material, seperti nilai, adat, kepercayaan, tradisi dan kualiti
moral (Wang, 2007). Budaya dipercayai berperanan penting untuk membentuk dan memacu
perubahan masyarakat. Namun, bagaimanakah ia memberi kesan signifikan ke atas cara
berfikir? Budaya mempunyai impak yang besar dalam membentuk cara berfikir generasi muda
dan tatalaku mereka. Cara berfikir tersebut mempengaruhi tatalaku mereka kerana ia
memberikan impak terhadap sikap yang lazimnya beradaptasi dalam masyarakat, budaya lain

atau perubahan pembangunan yang berlaku dari semasa ke semasa.

Meskipun begitu, sebelum membentuk cara berfikir atau bertingkah laku, elemen nilai lebih
utama diterapkan kerana nilailah yang menjadi sandaran kepada tatafikir dan tatalaku. Nilai
lazimnya terbentuk daripada norma dan norma pula dibentuk berakarkan susun atur sistem
kemasyarakatan yang menetapkan norma kolektif — apa yang baik atau tidak baik. Nilai ialah
elemen penting yang diwarisi dari satu generasi ke satu generasi menerusi implementasi

budaya dan disubursemarakkan atau dimodifikasikan seiring dengan perkembangan tamadun.

Contohnya, pantang larang dalam masyarakat Melayu menegaskan kepentingan amalan
menghabiskan nasi di atas pinggan kerana sebutir nasi ibarat setitik peluh petani. Pantang
larang ini sebenarnya mempunyai makna tersirat yang murni iaitu melarang pembaziran
lantaran setiap rezeki yang diperoleh merupakan hasil keringat kaum petani. Jelas, pemahaman
tersebut memberikan implikasi moralistik terhadap cara berfikir anak-anak Melayu agar
mereka sentiasa menghargai pengorbanan orang lain dan mensyukuri rezeki yang mereka
nikmati. Bahkan, pantang larang itu sendiri mengasah tatafikir dan mengasuh tatalaku mereka
sekali gus menolak sikap egoistik dan individualistik, serta sentiasa mengutamakan nilai

altruisme (kebajikan) dalam kehidupan berketamadunan.

157



Gaya pemikiran merupakan kemahiran relatif yang ada dalam diri setiap manusia rasional.
Namun, aspek yang membezakan gaya pemikiran masing-masing ialah latar belakangnya,
seperti gender, budaya, pendidikan, institusi keluarga atau agama anutannya (Francois,
Antoine, Sharon, Leonardo Cruz, Sandra, Juan Felipe et al, 2022). Dalam konteks ini,
seseorang yang masih berpegang teguh dengan nilai budaya dalam aspek kehidupannya, sudah
semestinya dia akan mempertimbangkan latar belakang yang membentuk pemikirannya, bagi
mengelakkan dirinya daripada melakukan sesuatu yang bertentangan dengan nilai budaya dan
agama (Norazimah, Naffi, Hasrina & Minah, 2016). Sebagai contohnya, generasi muda
Muslim tidak akan melakukan perbuatan sumbang yang dilarang oleh budaya dan agamanya,
seperti minum arak dalam majlis keramaian. Biarpun meminum arak mungkin dianggap
sebagai gaya hidup moden dalam bersosialisasi dalam majlis keramaian, namun individu
Muslim tetap berpegang teguh dengan nilai agama dan norma budayanya kecuali mereka

hanyalah Islam pada namanya sahaja.

Mewaspadai Kebejatan Modenisme Barat

Budaya popular merupakan fenomena sosial yang mempunyai besar terhadap golongan muda,
sekalipun budaya tersebut bukan berasal daripada budayanya sendiri dan bercanggahan dengan
nilai budaya asal, tetapi tetap dijadikan sebagai trend. Budaya popular berkemungkinan telah
lama muncul, sekitar pada abad ke-19 atau lebih awal lagi, semenjak penyalinan arca dilakukan
oleh bangsa Romawi kerana mereka menggilai arca milik bangsa Greek pada zaman perluasan
empayar Rom ke Greek (Shaliza, Fazlina, Nurkhalizah & Nur Hasliza, 2015). Berikutnya, ia
menjadi ikutan semasa lantas merebak dalam budaya bangsa Romawi. Natijahnya, mereka
menjadikan penghasilan arca sebagai salah satu budaya mereka sendiri. Akan tetapi, peniruan
(atau lebih lunak lagi disebut sebagai penyalinan) budaya luar yang dilakukan bangsa Romawi
merupakan suatu tindakan yang tidak bercanggah dengan budaya mereka; malah, ia
menyemarakkan kemahiran baharu dalam penghasilan arca. Asimilasi budaya asing (Greek)
dalam budaya mereka (Romawi) merupakan tindakan reseptif kerana ia menyemarakkan lagi

kreativiti dan inovasi kesenian pada era seni klasikal Greek dan Rom.

Berbeza dalam konteks masa kini, peresapan budaya global (luar) dalam budaya glokal (asal)
telah memberikan impak bobroksime ke atas cara berfikir masyarakat sekali gus menghakis

nilai budaya lokalistik mereka sendiri. Sebagai contohnya, menularkan budaya hedonisme

158



Barat dalam budaya tempatan kerana hiburan Barat, biarpun liar dan lucah, dianggap lebih
“moden”. Gejala sosial ini sangat jelas mewabaki tatafikir dan tatalaku generasi muda yang
mudah dipengaruhi budaya luar menerusi platform media sosial sekali gus menjadi suatu trend
kontemporari. Mereka menjadi tergila-gilakan budaya hedonisme Barat semata-mata untuk
menunjukkan diriya moden. Propaganda FMO (fear of missing out) merupakan istilah
hedonisme yang diperkenalkan pada tahun 2004 untuk menjelaskan fenomena FMO dalam
media sosial (Gupta & Sharma, 2021). Terdapat dua proses FMO iaitu (i)persepsi rasa
ketinggalan dan (ii)persepsi tersebut mendorong netizen untuk bertingkah laku mengikut
norma media sosial bagi mengekalkan hubungan sosial sesama mereka (Altuwairiqi, Jiang &
Ali, 2019), kendatipun ia merupakan tingkah laku kompulsif dan bercanggah dengan budaya
domestik.

Menurut pandangan simplistik mereka, trend ini berbentuk akulturatif iaitu mengadaptasikan
budaya luar dalam budayanya sendiri. Mereka menduga masyarakat turut menerima perubahan
tersebut secara total, seiring dengan arus kemodenan (Shaliza et al., 2015). Namun, adakah
akulturasi tersebut akan menatijahkan perubahan fatalistik terhadap nilai budaya asal
sehinggakan tidak ada satu pun elemen budaya asal yang dapat dipertahankan? Elemen kritikal
yang manakah akan mengubah keseluruhan budaya tersebut, termasuklah pemikiran generasi
muda? Pada asasnya, amalan budaya dan perubahan gaya pemikiran yang berlaku seiring
dengan peredaran semasa dianggap berunsur positif kerana ia memberikan peluang kepada
masyarakat untuk terus berkembang maju. Namun, elemen bobrokisme dalam perubahan itu
telah diterima secara membuta tuli atas nama kemodenan. Akibat teruja dengan pengaruh
budaya luaran, mereka sanggup mengabaikan dan mengenepikan norma yang ditetapkan dalam
budaya mereka sendiri; walhal hakikatnya, budayalah yang berperanan vitalistik sebagai
pelindung dan pengatur hidup individu dan masyarakat, apatah lagi dalam konteks pemikiran
dan tingkah laku. Jelas, budayalah yang membentuk tatafikir dan tatalaku, bukan sebaliknya.
Kini, situasinya telah berubah — pemikiran yang menentukan budaya akibat terpedaya (terikut-

ikut secara semberono) dengan gaya dan cara hidup moden.

Pada hemat penulis, terdapat banyak isu terkini yang senyatanya menampakkan masyarakat
kontemporari mula merekayasa dan merekonstruksi budaya mengikut tatafikir dan tatafikir
yang bersesuaian dengan arus modenisasi. Peresapan budaya baharu (luar dan asing) berlaku

dengan menularkan budaya tersebut dalam ruang budaya tempatan sehinggalah budaya luar itu

159



pula yang diterima sebagai norma baharu. Sememangnya tidak dapat dinafikan, budaya boleh
berubah apabila beradaptasi dengan budaya Iuar, namun bukanlah dengan cara
mengikishapuskan nilai budaya asal dengan anggapan simplistik kononnya budaya asal bersifat
kolot dan reput, manakala budaya luar kesemuanya disangka baik dan betul. Yang lebih
merisaukan, apabila cara fikir dan tingkah laku yang didakyahkan oleh budaya luar
disangkakan lebih bertamadun berbanding budaya lokalistik. Ini memperlihatkan kekeliruan
terhadap paradigma ketamadunan, manakala kerancuan kemodenan merupakan ancaman

terhadap keluhuran nilai dan ketahanan budaya tempatan.

Pemikiran masyarakat terkini cenderung dipengaruhi gaya hidup dan budaya moden Barat
(Kenispaev, Vakaev, Markin & Serova, 2019). Kemodenan disalahanggapkan sebagai
ketamadunan. Elemen penting dalam ketamadunan — demokrasi, masyarakat egalitarian,
masyarakat sivil, kesamarataan gender dan sebagainya — merupakan gagasan konstruktif dan
komprehensif mengenai pencapaian hebat manusia zaman berzaman. Mereka bukanlah
manusia “moden”, tetapi manusia bertamadun. Perlu ditegaskan, pencapaian ini bukanlah
semata-mata sumbangan peradaban Barat, bahkan kehidupan manusia bertamadun jelas lebih
awal dan lebih maju di Timur berbanding di Barat. Bagaimanapun, akibat terkesima dengan
budaya luar (segala yang berasal daripada budaya asing disangka sempurna), masyarakat
pascamodenisme dewasa ini bukan sekadar terjerumus dalam kekeliruan yang
membingungkan, bahkan luntur kefahaman dan kepercayaan mereka terhadap nilai budaya

mereka sendiri (Stirner, 1994).

Perlu disedari, kemajuan dalam ketamadunan merupakan pencapaian dan perkembangan
manusia yang layak dibanggakan, namun andai cara fikir dan tingkah laku mereka terbabas
daripada nilai domestik dan budaya lokalistik, ia akan menatijahkan impak bobrokisme ke atas
identiti ketamadunan mereka sendiri. Masyarakat kontemporari semakin terperangkap dengan
rima hidup modenisasi dan rentak fikir modenisme semata-mata untuk memastikan hidup
mereka seiring dengan trend kemodenan. Inilah persepsi sesat yang dianggap sebagai penanda
aras ketamadunan. Akibatnya, mereka telah memudarkan nilai dan budaya asal mereka sendiri
sebagai tuas tatafikir dan teras tatalaku yang diwarisi turun temurun dalam sfera peradaban

Timur.

160



Mengejar kemodenan yang disilapfahami sebagai menjunjung ketamadunan merupakan wabak
pemikiran yang amat berbahaya. Penularannya bermula angkara meneguk bulat-bulat gaya
hidup dan cara fikir “moden” sehinggalah wabak ini menjangkiti pemikiran sosial (Stirner,
1994). Lebih parah lagi, pencandu kemodenan menjadikan modenisme sebagai perlumbaan:
berlumba-lumba mengikuti arus modenisme tanpa menyedari bahaya dan bahananya terhadap
masyarakat dan budaya tempatan. Tanpa disedari, modenisme telah membutakan mata hati
mereka sendiri akibat terjerumus dalam kawah kehidupan moden. Puncanya, mereka menduga
ketamadunan sama persis dengan kemodenan, padahal mereka sebenarnya hanyut dan lemas
dalam budaya moden yang sangat asing dengan budaya lokalistik. Kemodenan telah menjadi
virus yang menjangkiti tatafikir dan tatalaku masyarakat kontemporari lantas memberikan
impak negatif secara kontinuitif ke atas generasi berikutnya. Inilah harga yang mereka bayar

akibat terpedaya dengan modenisme dan hangus dalam bara modenisasi.

Kesimpulan

Ketamadunan merupakan matlamat hidup manusia sejak zaman berzaman. Akan tetapi, istilah
ketamadunan telah disinonimkan dengan kemodenan, padahal ketamadunan mempunyai
takrifan yang dinamik dan progresif berbanding kemodenan. Sebahagian daripada cara fikir
dan gaya hidup Barat masa kini dianggap moden, namun kemodenan itu sendiri (dalam aspek
tertentu) telah menyalahi konsep ketamadunan dalam budaya Timur. Barat bukanlah Timur dan
Timur berbeza daripada Barat. Menjalani hidup dalam arus kemodenan dan mengikuti alur
kehidupan tersebut merupakan pilihan yang tidaklah kesemuanya salah. Namun, segala unsur
negatif kemodenan yang menyalahi nilai dan budaya tempatan, seharusnya disamak dan
disaring secara kritis. Lebih parah lagi, penularan budaya luar semakin membarahkan
pemikiran, tingkah laku dan gaya hidup masyarakat tempatan kontemporari. Secara simplistik,
mereka beranggapan menjalani kehidupan masa kini mestilah dengan mengikuti arus semasa.
Mereka benar-benar terkeliru antara ketamadunan dengan kemodenan. Adakah nasi sudah

menjadi bubur?

161



Rujukan

Altuwairizi, M., Jiang, N., & Ali, R. (2019). Problematic attachment to social media: Five
behavioral archetypes. International Journal Environment Research Public Health, 16(12,
2136.

Barrett, H.C. (2020). Towards a Cognitive Science of the Human Cross-Cultural Approaches
and Their Urgency. Trends in Cognitive Sciences, 24(8), 620-638.

Blaha, St. (2002). The Life Cycle of Civilization. Auburn, NH: Pingree-Hill Publishing.

Cheshev, V.V. (2016). The anthropological meaning of the category of activity. Questions of
Philosophy, 2, 22-32.

Francois, Q., Antoine, C., Sharon, C., Leonardo Cruz, d. S., Sandra, B., Juan Felipe, C., et., al.
(2022). Does culture shape our understanding of others’ thoughts and emotions? An
investigation across 12 countries. Neuropsychology.

Gupta, M., & Sharma, A. (2021). Fear of missing out: A brief overview of origin, theoretical
underpinnings and relationship with mental health. World Journal of Clinical Cases, 9(19),
4881-4889.

Kabuye, U.S. (2016). Civilization: History, description, common characteristics and
importance. Journal of Education and Social Science, 5(October), 27-38.

Kenispaev, Z., Vakaev, V., Markin, V., & Serova, N. (2019). The image of civilized man in
modern culture. Advances in Social Science, Education and Humanities Research, 393, 95-98.

Kitchen, M. (2006). A History of Modern Germany 1800-2000. Victoria, Australia: Blackwell
Publishing.

McGaughey, W. (2000). Five Epochs of Civilization. Minneapolis, MN: Thistlerose
Publications.

Norazimah, Z., Naffi, M., Hasrina B., & Minah, S. (2016). Unsur pemikiran kreatif masyarakat
Melayu tradisi melalui teks sastera tulisan dan lisan terpilih. Journal of Social Science, 2, 67-
74.

Shadrikov, V. D., & Cheremoshkina, L.V. (1990). Mnemonic abilities: development and
diagnostics. Moscow: Pedagogy.

Shadrikov, V. D., Kurginyan, S.S., & Martynova, O. V. (2016). Psychological studies of
thought: Thoughts about a concept of thought. Psychology Journal of the Higher School of
Economics, 13(3), 558-575.

Shaliza, D., Fazlina, M.R., Nurkhalizah, I., & Nur Hasliza, A. (2015). Perkembangan budaya

162



popular dan perubahan sosio-budaya Masyarakat pasca moden: Adaptasi budaya asing dalam
perkahwinan Melayu. ICOMHAC2015 Proceedings. Century Helang Hotel, Pulau Langkawi.
Sowell, T. (1994). Race and Culture. New York: Basic Books.

Spengler, O. (1932). The Decline of the West. Oxford, NY: Oxford University Press.

Sternberg, R.J., & Funke, J. (2019). The Psychology of Human Thought: An Introduction.
Heidelberg: Heidelberg University Publishing.

Stirner, M. (1994). The Only and His Property. Kharkiv: Basis Publishing.

Targowski, A. (2004). A Grand Model of Civilization. Comparative Civilizations Review, 51,
81-106.

Targowski, A. (2009). Towards a composite definition and classification of civilization.
Comparative Civilizations Review, 60(6), 79-98.

Wang, Yi. (2007). Globalization Enhances Cultural Identity. International Communication
Studies, 1.

163



	JURNAL ANTARABANGSA PENGAJIAN KEPULAUAN MELAYU. VOL 1 (4) 2024 ___________________________________________________________________
	INTERNATIONAL JOURNAL OF MELAYU ARCHIPELAGO STUDIES
	__________________________________________________________________
	Membina Insan dan Peradaban Madani:
	Idealisme dan Realisme
	Mahirah Masdin
	Pengenalan
	Adakah masyarakat masa kini hidup secara bertamadun? Hampir setiap masyarakat dalam dunia mengisytiharkan mereka menjalani kehidupan bertamadun. Mereka percaya kehidupan bertamadun itu bermakna mempunyai jaminan pekerjaan, kelestarian sumber makanan, ...
	Akar Ketamadunan dan Igauan Kemodenan
	Apakah makna tamadun? Apakah ciri utama yang disebutkan sebagai tamadun sekali gus melambangkan ketamadunan? Untuk menggarap maksud tamadun dengan lebih jelas, adalah lebih baik untuk memahami sejarah ringkasnya. Persoalannya, bilakah tamadun bermula?...
	Dipercayai bahawa pertanian merupakan indikator penting yang menandakan kemunculan tamadun. Tamadun manusia dikatakan bermula di Mesopotamia. Kemudian, disusuli kemunculan tamadun di Mesir sekitar 5,000 tahun dahulu (Kabuye, 2016). Di Mesopotamia, mun...
	Kenapakah aktiviti pertanian dijadikan sebagai kayu ukur genesis ketamadunan? Aktiviti pertanian telah menjadi wadah dan katalis penciptaan teknologi (bermula dengan peralatan kayu dan batu) yang digunakan untuk melancarkan kegiatan pertanian. Peralat...
	Sistem ekonomi dan politik merupakan dua ciri yang sangat penting dalam perkembangan ketamadunan, namun ada kalanya krisis krusial ekonomi dan politik boleh menyebabkan kehancuran tamadun itu sendiri. Sistem politik membentuk, menguatkuasakan dan mela...
	Secara asasnya, tamadun yang dipercayai bermula dengan aktiviti pertanian telah membuka ruang kepada perkembangan taraf kehidupan yang lebih baik. Oleh itu, kata kunci yang menunjukkan secara jelas maksud tamadun adalah berkembang atau membangun. Just...
	Rangkuman konsep dan definisi tamadun, seperti disentuh tadi, dapat digarap dengan lebih mendalam lagi menerusi beberapa idea terpilih, misalnya perspektif Targowski (2009): penulis ini mendefinisikan tamadun sebagai pencapaian tahap tinggi dalam aspe...
	Sementara takrifan Blaha (2002) lebih konkrit sifatnya. Tamadun ditakrifkan sebagai sekumpulan manusia yang berkongsi budaya yang sama dan lazimnya menggunakan bahasa pertuturan yang sama dalam lokaliti yang sama. Takrifan Targowski (2004) pula keliha...
	a) Kumpulan manusia – keteraturan tatafikir dan tatalaku dalam pembentukan tamadun.
	b) Kebudayaan – nilai dan simbol budaya yang membentuk corak tingkah laku manusia, emosi dan reaksi. Budaya bukanlah bertujuan untuk memenuhi keperluan hidup materialisme, tetapi dimanfaatkan untuk membentuk nilai kehidupan dan menetapkan simbol sebag...
	c) Prasarana – teknologi yang digunakan untuk memperoleh atau menggunakan bahan lain untuk tujuan kemajuan hidup duniawi.
	Kabuye (2016) menggarisbawahi lima elemen tamadun: (i)sistem moral dan undang-undang untuk mengawal tingkah laku manusia, (ii)teknologi canggih untuk menggalakkan proses komunikasi dan penghasilan barang; (iii)kerajaan yang berperanan untuk melindungi...
	Impak Terhadap Tatafikir dan Tatalaku
	Pemikiran merupakan proses mental; manusia membentuk penyatuan psikologikal dengan model dunia sebenar. Pemikiran merupakan asas kepada semua aktiviti kognitif. Ini merupakan proses yang unik sifatnya bagi setiap manusia. Ia melibatkan manipulasi dan ...
	Pemikiran melibatkan proses mental yang tinggi apabila seseorang itu menggunakan kemahiran kognitifnya untuk memproses dan memanipulasi maklumat. Manipulasi dan analisis terhadap maklumat tersebut berlaku melalui proses abstrak, penaakulan, imaginasi,...
	Dalam konteks ini, pemikiran sering diletakkan di bawah cabang falsafah psikologi. Aristotle percaya pemikiran merupakan prasarana mental yang berfungsi untuk memahami sifat manusia (Shadrikov, Kurginyan & Martynova, 2016). Beliau menegaskan setiap ji...
	Menerusi proses pemikiran, manusia dapat mengelakkan dirinya dan mengatasi pelbagai bahaya. Dengan memproses maklumat yang diterimanya daripada persekitaran, manusia mampu membentuk tingkah laku yang bersesuaian dengan situasi yang dihadapinya. Juster...
	Membentengi Budaya dan Memacu Peradaban
	Tamadun dikaitkan secara meluas dengan budaya. Budaya membentuk gaya pemikiran dan rentak perlakuan individu dalam masyarakat dan proses dinamik ini dapat mengekalkan prestasi tamadun tersebut. Tamadun merupakan keseluruhan gaya hidup manusia yang pro...
	Dalam erti kata lain, budaya ialah minda dan jiwa masyarakat, manakala tamadun adalah bentuk dan acuannya. Kedua-duanya mempunyai perbezaan tertentu, namun saling melengkapi antara satu sama lain. Budaya merupakan hasil pemikiran setiap masyarakat dan...
	Peranan dan kepentingan budaya ke atas masyarakat yang paling ketara dan dapat dinilai secara rasional ialah cara berfikir atau gaya pemikiran (Barrett, 2020). Budaya juga melibatkan elemen kehidupan yang bukan material, seperti nilai, adat, kepercaya...
	Meskipun begitu, sebelum membentuk cara berfikir atau bertingkah laku, elemen nilai lebih utama diterapkan kerana nilailah yang menjadi sandaran kepada tatafikir dan tatalaku. Nilai lazimnya terbentuk daripada norma dan norma pula dibentuk berakarkan ...
	Contohnya, pantang larang dalam masyarakat Melayu menegaskan kepentingan amalan menghabiskan nasi di atas pinggan kerana sebutir nasi ibarat setitik peluh petani. Pantang larang ini sebenarnya mempunyai makna tersirat yang murni iaitu melarang pembazi...
	Gaya pemikiran merupakan kemahiran relatif yang ada dalam diri setiap manusia rasional. Namun, aspek yang membezakan gaya pemikiran masing-masing ialah latar belakangnya, seperti gender, budaya, pendidikan, institusi keluarga atau agama anutannya (Fra...
	Mewaspadai Kebejatan Modenisme Barat
	Budaya popular merupakan fenomena sosial yang mempunyai besar terhadap golongan muda, sekalipun budaya tersebut bukan berasal daripada budayanya sendiri dan bercanggahan dengan nilai budaya asal, tetapi tetap dijadikan sebagai trend. Budaya popular be...
	Berbeza dalam konteks masa kini, peresapan budaya global (luar) dalam budaya glokal (asal) telah memberikan impak bobroksime ke atas cara berfikir masyarakat sekali gus menghakis nilai budaya lokalistik mereka sendiri. Sebagai contohnya, menularkan  b...
	Menurut pandangan simplistik mereka, trend ini berbentuk akulturatif iaitu mengadaptasikan budaya luar dalam budayanya sendiri. Mereka menduga masyarakat turut menerima perubahan tersebut secara total, seiring dengan arus kemodenan (Shaliza et al., 20...
	Pada hemat penulis, terdapat banyak isu terkini yang senyatanya menampakkan masyarakat kontemporari mula merekayasa dan merekonstruksi budaya mengikut tatafikir dan tatafikir yang bersesuaian dengan arus modenisasi. Peresapan budaya baharu (luar dan a...
	Pemikiran masyarakat terkini cenderung dipengaruhi gaya hidup dan budaya moden Barat (Kenispaev, Vakaev, Markin & Serova, 2019). Kemodenan disalahanggapkan sebagai ketamadunan. Elemen penting dalam ketamadunan – demokrasi, masyarakat egalitarian, masy...
	Perlu disedari, kemajuan dalam ketamadunan merupakan pencapaian dan perkembangan manusia yang layak dibanggakan, namun andai cara fikir dan tingkah laku mereka terbabas daripada nilai domestik dan budaya lokalistik, ia akan menatijahkan impak bobrokis...
	Mengejar kemodenan yang disilapfahami sebagai menjunjung ketamadunan merupakan wabak pemikiran yang amat berbahaya. Penularannya bermula angkara meneguk bulat-bulat gaya hidup dan cara fikir “moden” sehinggalah wabak ini menjangkiti pemikiran sosial (...
	Kesimpulan
	Ketamadunan merupakan matlamat hidup manusia sejak zaman berzaman. Akan tetapi, istilah ketamadunan telah disinonimkan dengan kemodenan, padahal ketamadunan mempunyai takrifan yang dinamik dan progresif berbanding kemodenan. Sebahagian daripada cara f...
	Rujukan
	Altuwairizi, M., Jiang, N., & Ali, R. (2019). Problematic attachment to social media: Five
	behavioral archetypes. International Journal Environment Research Public Health, 16(12, 2136.
	Barrett, H.C. (2020). Towards a Cognitive Science of the Human Cross-Cultural Approaches
	and Their Urgency. Trends in Cognitive Sciences, 24(8), 620-638.
	Blaha, St. (2002). The Life Cycle of Civilization. Auburn, NH: Pingree-Hill Publishing.
	Cheshev, V.V. (2016). The anthropological meaning of the category of activity. Questions of
	Philosophy, 2, 22-32.
	Francois, Q., Antoine, C., Sharon, C., Leonardo Cruz, d. S., Sandra, B., Juan Felipe, C., et., al. (2022). Does culture shape our understanding of others’ thoughts and emotions? An investigation across 12 countries. Neuropsychology.
	Gupta, M., & Sharma, A. (2021). Fear of missing out: A brief overview of origin, theoretical
	underpinnings and relationship with mental health. World Journal of Clinical Cases, 9(19), 4881-4889.
	Kabuye, U.S. (2016). Civilization: History, description, common characteristics and
	importance. Journal of Education and Social Science, 5(October), 27-38.
	Kenispaev, Z., Vakaev, V., Markin, V., & Serova, N. (2019). The image of civilized man in
	modern culture. Advances in Social Science, Education and Humanities Research, 393, 95-98.
	Kitchen, M. (2006). A History of Modern Germany 1800-2000. Victoria, Australia: Blackwell Publishing.
	McGaughey, W. (2000). Five Epochs of Civilization. Minneapolis, MN: Thistlerose
	Publications.
	Norazimah, Z., Naffi, M., Hasrina B., & Minah, S. (2016). Unsur pemikiran kreatif masyarakat Melayu tradisi melalui teks sastera tulisan dan lisan terpilih. Journal of Social Science, 2, 67-74.
	Shadrikov, V. D., & Cheremoshkina, L.V. (1990). Mnemonic abilities: development and
	diagnostics. Moscow: Pedagogy.
	Shadrikov, V. D., Kurginyan, S.S., & Martynova, O. V. (2016). Psychological studies of thought: Thoughts about a concept of thought. Psychology Journal of the Higher School of Economics, 13(3), 558-575.
	Shaliza, D., Fazlina, M.R., Nurkhalizah, I., & Nur Hasliza, A. (2015). Perkembangan budaya
	popular dan perubahan sosio-budaya Masyarakat pasca moden: Adaptasi budaya asing dalam perkahwinan Melayu. ICOMHAC2015 Proceedings. Century Helang Hotel, Pulau Langkawi.
	Sowell, T. (1994). Race and Culture. New York: Basic Books.
	Spengler, O. (1932). The Decline of the West. Oxford, NY: Oxford University Press.
	Sternberg, R.J., & Funke, J. (2019). The Psychology of Human Thought: An Introduction.
	Heidelberg: Heidelberg University Publishing.
	Stirner, M. (1994). The Only and His Property. Kharkiv: Basis Publishing.
	Targowski, A. (2004). A Grand Model of Civilization. Comparative Civilizations Review, 51,
	81-106.
	Targowski, A. (2009). Towards a composite definition and classification of civilization.
	Comparative Civilizations Review, 60(6), 79-98.
	Wang, Yi. (2007). Globalization Enhances Cultural Identity. International Communication
	Studies, 1.

